وِل وَايرِيل ديورَانت

الإصلاح الدِينِ وَهُوَ يَرُوِى تَارِيخِ الْحَضَارَةِ الدُّورُوبَيَّةِ خَارِجِ إِيطَالِيا مِن وكليف إلى لوثر ١٣٠٠ - ١٥١٧

نَرَحَتَ الدكتورعبدالحميديونس

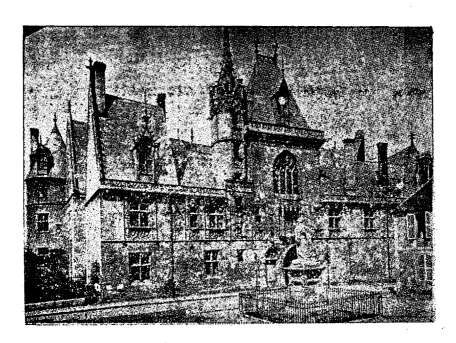
الجزؤ الأقرل مينة المجلّدالسّاديس



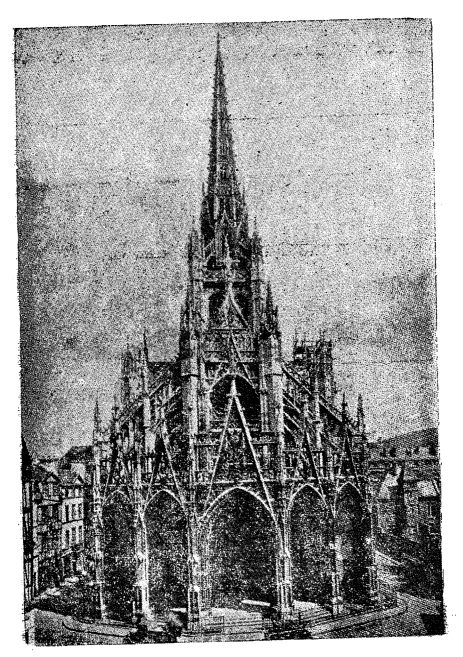




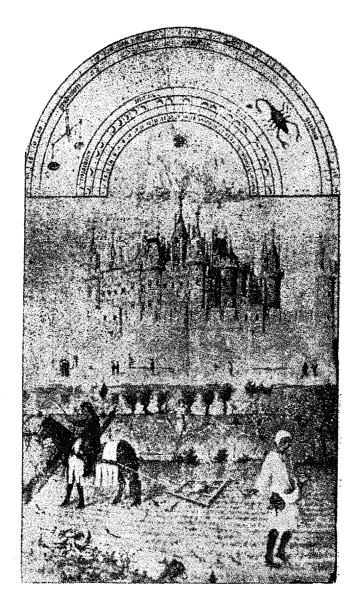
الكِنَّا مِنَ اللَّوْلُ وَلَى اللَّهِ اللَّ



( شكل ۱ ) بيت جاك كير – بورج ( ص ١٤٦ )



( شکل ۲ ) کنیسهٔ سان ماکلو ــ روین ( ص ۱٤۹ )



( شكل ٣ )

بول دى ليمبورج : شهر أكتوبر – منه من « الساعات الخصيبة
لدوق دى برى » – متحف كونديه . شانتيل
( ص ١٥٠ )



(شكل ؛ ) ميشل كولومب سان جورج والتمنين متحف اللوفر – باريس ( ص ١٨٠ )



( شكل ه ) كنهسة كنجز كوليج ( من الداخل ) كامبريدج ( ص ٢١١ )



( شكل ٧ ) هيوبرت وجان ۋان أيك العذراء . تفصيل من «عبادة الحمل» كنيسة سان بافون ـ غنيت



( شكل ٦ ) كلاوس سلوتو ( موسى ) متحف ديجون



( شكل ۸ ) هيوبرت وجان فان آيك – « عبادة الحمل » كنيسة مان بافون – غنت ( ص ١٣٠٩ )



(شكل و )
روجيه قان در فيدن
صورة شخصية لسيدة
( متحف التن القوى واشتيطرن )
- من ( مجموعة ميلون )

### إلى القيادي

من حق القارئ المرتقب أن ننبه إلى أن لفظ الإصلاح الديبي ليس عنواناً صادقاً كل الصدق لهذا المحلد ولعل العنوان الأدق منه هو « تاريخ الحضارة الأوروبية خارج إيطاليا من عام ١٣٠٠ إلى عام ١٥٦٤ أو حوالها بما في ذلك تاريخ الدين في إيطاليا مع نظرة عارضة إلى الحضارتين الإسلامية والمهودية في أوربا وأفريقية وآسية الغربية » . وقد يسأل القارئ عن سبب هذا التحديد المتعرج لمهج البحث فنقول: إن المحلد الرابع المسمى عصر الإيمان بن مجلدات هذه السلسلة « قصة الحضارة » قد وقف بتاريخ أوربا عند عام ١٣٠٠ ، وإن المحلد الحامس « عصر النهضة » قد اقتصر على البحث في أحوال إيطاليا بن على ١٣٠٤ و١٥٧٦ مرجئاً أصداء الإصلاح الديبي في بلاد إيطالياً . ومن أجل هذا بجب أن يبدأ هذا المحلد السادس بعام ٢٣٠٠ . وهو يفترض أن القارئ سيجد مسلاة في أن لوثر لا يظهر على مسرح الحوادث إلا بعد أن ننهي من ثلث هذه القصة . ولكن علينا أن نتفق منذ البداية على أن الإصلاح الديني قد بدأ في الواقع بجون ويكلف ولويس البافاري من رجال القرن الرابع عشر ثم واصل سيره إلى جون هوس فىالقرن الحامسعشر حتى انتهى في القرن السادس عشر بالرجة العنيفة التي أحدثها راهب وتندج. وفي وسع من لا يهم من القراء بغير الثورة الدينية أن يغفلي قراءة الغصول الثالث والرابع والحامس والسادس . ثم الفصلين التاسع والعاشر دون أن يحسر بذلك خسارة لا تعوض.

فالإصلاح الديني إذن هو الموضوع الرئيسي : وإن لم يكن الموضوع الوحيد في هذا المحلد . وسنبدأه بالتحدث عن الدين بوجه عام ، وبما له من أثر في نفس الفرد وفي الحاعة ، ثم نتحدث بعدئد عن أحوال الكنيسة الكاثوليكية في القرنين السابقين على أيام لوثر . ثم نلتي نظرة على أحوال

إنجلترا بن عامى ١٣٧٦ و١٣٨٦ وأحوال ألمانيا بن ١٣٢٠ و١٣٤٧ ، وبوهيميا بن ١٤٠٢ و١٤٨٥ ونفصل القول في مبادئ إصلاحات لوثر الدينية وما قام على أثر ذلك من نزاع . وسنلاحظ ونحن نمضي قدماً في البحث كيف كانت الثورة الاجتماعية وما تتضمنه من آمال شعبية تسر ان مع الثورة الدينية جنباً إلى جنب ، وسنر دد في غير قوة صدى الفصل الذي ورد في كتاب جن Gippon عن سقوط القسطنطينية ، وندرك كيف مكن زحف الأتراك إلى أبواب فينا رجلا بمفرده من أن يتحدى البابا والإمىر اطور في وقت واحد . وسننظر بروح العطف إلى ما بذله أرزمس من جهود لحمل الكنيسة على أن تصلح نفسها في سلام وسندرس أحوال ألمانيا قبيل أيام لوثر لعلنا نستطيع مهذا الدرس أن نفهم أن مجيئه حين جاء كان أمرآ محتوماً لامندوحة عنه . وسنسلط الأضواء في الكتاب الثاني على الإصلاح الديني نفسه وعلى رجاله لوثر وملنكثون في ألمانيا ، وزفنجلي وكلفن في سويسرا، وهنري الثامن في انجلترا، ونكس في اسكتلندة، وجستافس فازا في السويد ، ثم نلقي نظرة عليرة على النزاع الطويل الذي شب بن فرانسس الأول وشارل الخامس ، لكننا سنوجل غير هذا من أحوال الحياة الأوروبية في هذا النصف قرن المضطرب المليء بالأحداث ( ١٥١٧ \_ ١٥٦٤ ) ، وذلك لكي نترك المحال للمسرحية الدينية لتكشف لنا دون أن محدث فها شيء من الاضطراب والارتباك بسبب إرجاء الحديث عنها من حن إلى حن. أما الكتاب الثالث من هذا المحلد فسيطل على « الغرباء الواقفين بالباب » . على روسيا وأمراء موسكو والكنيسة الأرثوذكسية ، وعلى الإسلام وما جاء به من عقيدة ، وثقافة ، وقوة يتحدى مها غيره من الأديان ، وكفاح البهودية للعثور على مسيّحيين في العـــالم المسيحي . وسيذهب الكتاب الرّابع إلى ما وراء أحداث المسرحية ليدرس شرائع أوربا وأحوالها الاقتصادية ، وأخلاقها ، وعاداتها ، وفنها ، وموسيقاها ، وآدابها ، وعلومها ، وفلسفها فى أيام لوثر . وسنحاول فى الكتاب الحامس أن نضع أنفسنا فى موضع الكنيسة فننظر إلى الإصلاح الديني كما تنظر إليه – هى – وقدحاق بها الحطر ، فلا نجدمناصاً من الإعجاب بالطريقة التى اجتازت بها العاصفة المحيطة بها فى جرأة وهدوء . ثم نحتم الكتاب نخاتمة موجزة نحاول فيها أن ننظر إلى النهضة والإصلاح الديني ، والاستنارة نظرة شاملة فى ضوء التاريخ الحديث والأفكار الحديثة .

ذلك موضوع ممتع رائع ولكنه موضوع شائك ، لأننا لا نكاد نكتب فيه كلمة لا تثير الحدل أو الامتعاض . ولقد حاولت أن أقف موقف الكاتب غير المتحيز ، وإن كنت لا أنكر أن ماضي الشخص يلون آراءه على الدوام ، وان لا شيء يضايق الإنسان أكثر من عدم تحيزه . ومن واجبي أن أنبه القارئ من بداية الأمر أنى قد نشأت نشأة الكاثوليكي المتحمس لمذهبه ، وأنى لا أزال أحتفظ بذكريات طيبة خليقة بالحمد لرجال الدين المخلصين ولليسوعيين العالميين ، وللراهبات المشفقات اللائى تحملنى كثيراً و طيش الشباب ، ولكن على القارئ أيضاً أن يذكر أنى حصلت على جزء كبير من تعليمي خلال محاضراتي التي ألقيتها مدى ثلاثة عشر عاماً في كنيسة مشيخية Presbyterion church تحت رعاية رجال من البروتستنت الخلص المتسامحين مثال يوناتان داى ، وولين ادامزبراون ، وهنرى سلون كفن ، وادمن تشافى ، وان كثيرين من الرجال المخلصين الذين كانوا يستمعون إلى محاضراتي في تلك الكنيسة المشيخية كانوا يهوداً أوتوا من التعطش للعلم والفهم ما جعلني أنظر إلى بني ملتهم نظرة نافذة جديدة . ولهذا فإنه إذا كان بين الناس من يجدون مبرراً للتحيز في أحكامهم ، فإني أنا أقلهم عذراً من هذه الناحية ، وانى لأشعر نحو حميع الأديان بذلك العطف الصادق الذي يمتليء به قلب من عرف أن الإيمان بالعقل نفسه إنما هو إيمان مزعزع ،

وأننا حميعاً كسف من الظلام الحالك نتحسس الطريق لنور الشمس ، وإنى لا أعرف عما وراء هذه الحياة أكثر مما يعرف أقل طفل فى الطرقات .

وانى لأشكر للدكتور أرثر اتهام بوب مؤسس معهد اسية لتصحيحه بعض ماكان فى الفصول الحاصة بالإسلام من أخطاء ، وللدكتور جيرسن كوهين عضو حلقة الدراسات الدينية الهودية الأمريكية مراجعته الصفحات الحاصة باليهود ، ولصديقي هنرى كوفمان من رجال لوس انجليز قراءته الحزء الحاص بالموسيقي ولزوجتي عظيم مساعدتها الدائمة العظيمة وملاحظاتها القيمة عن كل صفحة طوال كدحنا متعاونين في تأليف هذا الكتاب .

وإذا ما تجمل القارئ بالصبر فسنخرج له مجلداً آخر نختم به هذه السلسلة وهو المجلد السابع الذي سنسميه عصر العقل ، وسيظهر هذا المجلد بعد نحو خمس سنوات من هذا الوقت ، وسيواصل الحديث عن قصة الحضارة إلى أيام نابليون . فإذا فرغنا من هذا العمل ودعناه وانسحبنا من الميدان شاكرين كل الشكر من حملوا بأيديهم عبء هذه المجلدات وتغاضوا عما لا يحصى من الأعلاط في هذه المحاولة التي نبغي بها تحليل الحاضر إلى عناصره التي ينطوى عليها الماضي . ذلك ان الحاضر ليس إلا الماضي مطوياً ينتظ من يبسطه للعمل كما أن الماضي هو الحاضر مبسوطاً لمن يريد أن يفهم .

لوس انجليز في ١٢ مايو سنة ١٩٥٧ ول ديورانت .

### كيفية استعال هذا الكتاب

إلى النص تواريخ مولد الأشخاص ووفاتهم .

٧ ـ الفقرات التي كتبت للقارئ المتعمق لا للقارئ العادى قد كتبت إلى المعمر الصغير

٣ ــ قد لحصنا في الباب الأول من هذا المحلد بعض الفقرات الواردة في المحلد الحامس الخاص بالنهضة في إيطاليا والتي تبحث في تاريخ الكنيسة قبل الإصلاح

٤ - ستقدر في هذا المحلد قيمة الكرون واللبرة والفاورين والدوقية أثناء القرنين الرابع عشر والحامس عشر مخمسة وعشرين دولارا من نقود الولايات المتحدة في عام ١٩٥٤ وستقدر قيمة الفرنك والشلن نحمسة دولارات والأيكو نخمسة عشر دولارا والمارك به ٢٦,٦٧ دولاراً والحنيه الاسترليبي عائة دولار على أن هذه القيم كلها تقريبية تقوم على الحدس والتخمين كما أن ما حدث لهذه النقود من تخفيض مراراً عدة يزيد من جعل هذه القيم معرضة للتفاوت الكثير وتلاحظ هنا أن: الطالب في عام ١٣٩٠ كان يستطيع أن يعيش في اكسفورد على : شلين في الأسبوع ، وأن جواد جان دارك كان يساوى في عام ١٤٢٤ منة عشر فرنكاً ، وأن أجر خادمة عند والد ليوناردو دافنتشي في عام ١٤٢٠ لم يكن يزيد على ثمانية فلورينات في العام .

### مؤلف الكتاب

ولد ول ديورانت مؤلف هذا الكتاب في تورث ادمز بولاية ماساشوستس بالولايات المتحدة الأمريكية في عام ١٨٨٥ وتلتي تعليمه الأول في مدارس الابروشية الكاثوليكية في تلك الولاية في كرنى بولاية النيوجرس ثم انتقل بعدئذ إلى كلية القديس بطرس الحزويتية في مدينة جرسي ثم إلى جامعة كولومبيا بنيويورك واشتغل أثناء صيف عام ١٩٠٧ مراسلا لحريدة ولكنه وجد العمل مثراً لأعصابه فقنع بتدريس اللغات اللاتينية والفرنسية والإنجليزية هي وموضوعات أخرى في كلية سيتون هول عقاطعة ثوث أورنج بولاية نيوجرس (١٩٠٧ – ١٩١١) حيث التحق محلقة الدراسات في عام ١٩٠٩ ولكنه غادرها في عام ١٩١١ لأسباب ذكرها في كتابه به والانتقال ، ثم انتقل من حلقة الدراسات إلى دوائر الرديكالية في نيويورك وعمل مدرسا في مدرسة فرو (١٩١١ – ١٩١٣) وكانت هذه تجربة في التفكير الحر في عالم التربية . وفي عام ١٩١١ طاف بأوربا على نفقة الدن فر يمان وهو صديق له أخذ على عائقه أن يساعده على توسيع أفاق تفكيره . وفي عام ١٩١٢ عاد إلى الدراسة في جامعة كولومبيا وتخصص في عالم الأحياء عام ١٩١٣ عاد إلى الدراسة في جامعة كولومبيا وتخصص في عالم الأحياء عام ١٩١٣ عاد إلى الدراسة في جامعة كولومبيا وتخصص في عالم الأحياء يتلقاه على مرجان وكالكنز . وفي الفلسفة على يد دود بريدج وديوى .

ونال درجة دكتور فى الفلسفة من هذه الحامعة فى عام ١٩١٧ ومكث يعلم الفلسفة فى تلك الحامعة وفى عام ١٩١٤بدأ يلتى فى إحدى الكنائس المشيخية فى الشارع رقم ١٤ والشارع الثانى فى نيويورك محاضرات فى تاريخ الفلسفة والأدب مهدت له السبيل لكتابة « قصة الفلسفة وقصة الحضارة » . ذلك أن معظم مستمعيه كانوا من العال والنساء الذين يتطلبون أن تكون المادة التاريخية الحليقة بالدراسة واضحة كل الوضوح ذات أثر فى العصر الذى يعيشون فيه وفى عام ١٩٢١ أنشأ مدرسة لير تمبل التى

أصبحت من أكثر التجارب نجاحاً في تعليم الكبار ولكنه غادرها في سنة١٩٢٧ ليتفرغ لكتابة قصة الحضارة فطاف بأوربا مرة أخرى في عام ١٩٢٧ وسافر حول العالم لدراسة أحوال مصر والشرق الأدنى والهند والصينواليابان في عام ١٩٣٠ طاف حول العالم مرة ثالثة في عام ١٩٣٢ زار في خلالها ملاد اليابان ومنشوريا وسيريا والروسيا . وأثمرت هذه الأسفار المحلد الأول من قصة الحضارة وهو تراث الشرق وقضى ديوارنت قبل أن يبدأ في تأليف المحلد الثاني من قصة الحضارة وهو حياة اليونان صيفاً طويلا في بلاد اليونان نفسها زار في خلاله أشهر مراكز الحضارة الهيلينية ودرس آثارها وكان طوافه ببلاد البحر المتوسط عوناً له على كتابة المحلد الثالث و قيصر والمسيح » في عام ١٩٤٤ وقضي ستة أشهر من عام ١٩٤٨ في تركيا والعراق وإيران ومصر وأوربا الغربية ليستعد فيها لكتابة المحلد الرابع. عصر الإيمان (١٩٥٠) ثم عاد إلى إيطاليا في علم ١٩٥١ ليعد العدة للمجلد الحامس من قصة الحضارة وهو عصر النهضة (١٩٥٣) وسافر بعدئذ إلى ألمانيا وسويسرا وفرنسا وانجلترا في عام ١٩٥٤ لكي يدرس الأماكن المتصلة بالإصلاح الديبي وما فيها من آثار استعداداً لكتابة هذا المحلد السادس . ويرجو الدكتور ديورانت أن يفرغ من تاريخ الحضارة في عام ١٩٦٢ بعد إصدار المحلد السابع من هذه السلسلة وهو عصر العقل الذي يروى قصة الحضارة إلى أيام نابليون وإلى عام ١٨٠٠ وسيبلغ عندئذ السابعة والسبعين من عمره ويكون من حقه بعدئذ أن يستريح .

## الباب الاول الكنيسة الكاثوليكية الرومانية ١٩١٧ - ١٣٠٠

### الفضل الأول

#### فضل المسيحية

الدين آخر ما تبدأ الأذهان بفهمه . ولر بما كنا فى أيام شبابنا قد برمنا فى تعال وكبرياء بما فيه من أمور محببة وان لم تقبلها العقول ، وفى السنين التي نكون فيها أقل ثقة بما نتلقاه من تعاليمها يأخذنا العجب من بقاء هذا الدين مز دهراً فى عصر ينصرف الناس فيه إلى العلم وإلى شئون الدنيا ويدهشنا بعثه من جديد بعد أن تلقى الضربات القاتلة على أيدى أبيقور أو لوكر بشيوس أو لوشيان أو ماكيافلى أو هيوم أو فولتير . ترى ما هو السر الذى من وراء هذه المرونة التي تبعث فيه الحياة من آن إلى آن ؟

ان أعقل الناس ليتطلب أن تمتد حياته مائة مرة لكى يستطيع الإجابة عن هذا السوال إجابة شافية . ولر بما كان أول ما يفعل هو أن يدرك بأن ثمة ظواهر لا يحصها عدا حتى فى الأيام التى يبلغ فيها العلم ذروة مجده يخيل إليه أنها تعز على الفهم ولايستطيع تعليلها بالعلل الطبيعية أو يقيسها أويعرف نتائجها المحتومة . فأسرار العقل مثلا لاتزال تخفى على قوانين علم النفس وفى علم الطبيعة نجد أن نظام الكون المدهش العجيب الذى يجعل العلم ميسرا مستطاعاً قد يعمل هو نفسه على توكيد الإيمان الديني القائل بوجود عقل كونى مدبر لهذا العالم . وان معارفنا لأشبه بسراب بقيعة كلا اقتربنا منه زاد

بعداً عنا ، وقل من الناس من إذا سئل عِن أمر قاله لا أدرى ، فإذا واجهته ظاهرة له لا يعرف من قبل حقيقة أمرها عزاها إلى أسباب طبيعية أو خارقة للطبيعة وتصرف بما يتفق مع تعليله هذا أو ذاك ، ولست تجد إلا قلة ضئيلة من العقول تستطيع أن تثريث في حكمها إذا وقفت أمام الشواهد المتناقضة ، أما الكثرة الغالبة من بني الإنسان فتحس بأن لابد لها أن تعزو ما ترى من الموجودات أو الحادثات إلى كاثنات علوية لا تتقيد بالقوانين الطبيعية ، ولقد كانت الأدبان (الأولى) هي عبادة خوارق الطبيعة من الكائنات\_ باسترضائها ، والتوسل إليها ، أو تمجيدها . وماأكثر من يضجرون من الحياة ويألمون منها ، فيطلبون العون من الكاثنات الخارقة للطبيعة إذا لم يجدوا هذا العون في القوى الطبيعية ، فتراهم يعتنقون وهم شاكرون مغتبطون أدياناً تبعث في حياتهم الكرامة والأمل ، وتضفى على العالم نظاماً ومعنى لا وجود لها بغير هذه الأدبان ، وإن من الصعب على نفوسهم أن تغض الطرف صابرة عما في الطبيعة من قسوة ووحشية تصيب الناس خبط عشواء ، وما يحدث في تاريخ العالم من منازعات ومن إراقة للدماء ، وما يصيبهم هم أنفسهم من محن وبلايا وحرمان إذا لم يؤمنوا بأن هذه كلها جزء من خطة إلهية مرسومة يعز عليهم فهمها وإدراك سرها ، ان العالم إذا لم يكن له سبب أو مصير يعرف حقاً أشبه بسجن للعقول ، فنحن نتوق إلى الاعتقاد بأن للمسرحية الكبرى منشئاً عادلا وغاية سامية .

هذا إلى أننا تحرص على البقاء ، ويصعب علينا أن نعتقد أن الطبيعة قد كدت وأجهدت نفسها حتى أوجدت الإنسان ، والعقل ، والحب والإخلاص لا لشيء إلا لتلقي بها ظهرياً متى نضجت وكمل تماؤها . والعلم بهب الإنسان في كل يوم مزيداً من القدرة ، ولكنه ينقص من شأنه على مر الأبام ، فهو يرفى بآلاته وأدواته ولكنه لا يعنى بأهدافه وأغراضه ، ولا يكشف له عن الأصول والقيم والأهداف النهائية ، ولا يضفي على الحياة

والتاريخ معنى أو قيمة لا يقضى علمها الموت أو الزمن المهلك المبيد لكل شيء . ومن أجل هذا يؤثر الناس العقيدة غير القائمة على العقل والبحث الصحيح على الإحجام والتوكل العقلى، ذلك أنهم بملون التفكير المحير ، والحكم غير القاطع ، فيرحبون بقيادة دين ذى سلطان على نفوسهم ، وبأن يتطهروا من الحطايا بالاعبراف بدنوبهم ، وبالإيمان بدين ثابت قديم . وهم حين يستحون من الاخفاق ، ويثكلون من يحبون ، وتظلم نفوسهم لما اقتر فوا من ذنوب ، ويرهبون الموت يحسون بأنهم إذا لقوا العون من الله تطهروا من الذنب والحريمة ، وفارقهم الرعب ، واطمأنوا وامتلأت قلوبهم بالأمل ، وسموا إلى أسمى المنازل وكان مآلهم الحلود .

والدين في أثناء هذا بهب المحتمع والدولة هبات مستورة تسرى في حميع أجزائهما ، فطقوسه تهدئ النفس وتوثق الرابطة بين الأجيال ، فالكنيسة الابرشية تصبح بمثابة بيت عام تولف من الأفراد حماعة ، وترفع الكتدرائية رأسها نعلز, في فخر وازدهاء أنها من عمل البلدة موحدة ، وتزدان الحياة بالفنون القدسة وتصب الموسيقي الدينية نغاتها المهدئة في نفس الفرد والحاعة. ويعرض الدين رضاءه وتأييده السهاوى للقانون الأخلاقي الذي تنفر منه فطرتنا ولكنه مع ذلك لا غنى عنه للحضارة . ويعرض على عقول البشر ربا سميعاً بصراً وبهدهم بالعقاب السرمدي ويعدهم بالنعيم الدائم ويصدر البهم أوامر ليست من سلطة بشرية مزعزعة بل صادرة عن قوة الهية لا سبيل إلى عصيانها وإذا كانت غرائزنا قد تكونت خلال ألف قرن من الزمانوكان الأمن فيها مزعزعاً مضطرباً يطارد فيها الإنسان الحيوان ويطارده، فإنها قد جعلتنا صائدين أشداء وديدننا العنف وطبيعتنا تعدد الأزواج بدل أن تجعلنا مواطنين مسالمين . وإذا كان ذلك العنف القديم الذي استلزمته عبان تفرض عليها مئات من القيود كل يوم على علم منا أوغير علم عجب أن تفرض عليها مئات من القيود كل يوم على علم منا أوغير علم

حتى يمكن قيام المحتمع والحضارة . لهذا استعانت الأسر والدول قبل التاريخ بأجيال طوال بفوة الدين لكى نخفف من غرائز الإنسان الهمجية ووجد الآباء فى الدين عوناً لهم على كبح جماح أبنائهم المعاندين وإبعادهم عن الشطط وتعويدهم ضبط النفس ، واستعان المربون بالدين فكان لهم وسيلة ذات أثر عظيم فى تهذيب الشباب وتعويده النظام والرقة واتخذته الحكومات من أقدم الأزمنة عوناً لها على إقامة صرح النظام الاجتماعي وتخليصه من الأنانية المقطعة لأوصال المحتمع مما طبع عليه الناس من فوضى . ولو أن الدين لم يوجد لابتدعه كبار المشتر عين أمثال حمو رابي وموسى وليقورج ونوما بمبليوس. لكنهم لم يكونوا في حاجة إلى ابتداعه لأنه ينشأ من تلقاء نفسه ويتجدد للوفاء كاجات الناس وآمالهم .

وقد ظل الدين المسيحي خلال ألف عام من عهد قسطنطين إلى عهد دانتي يهب الأفراد والدول ما ينطوى عليه من مزايا ويقدمها لهم هبة خالصة، وكان هو نفسه في هذه الأعوام ينمو ويتكون ، فجعل من صورة المسيح بعلت حياة كل إنسان جزءاً من مسرحية عالمية سامية وان تكن متواضعة ، وأنشأت علاقة قوية ذات خطة بين الإنسان وبين الإله خالقه الذي تحدث اليه في كتبه المنزلة ووضع له فيها قانوناً أخلاقياً وجعل الكنيسة مستقرا لتعاليمه وممثلة لسلطانه على هذه الأرض. وأخذت هذه المسرحية الفخمة تنمو عاماً بعد عام ، وأخذ القديسون والشهداء يضحون بحياتهم في سبيل عقيدتهم ويضربون بذلك الأمثال لمن يأتي بعدهم من المؤمنين ويورثونهم فضائلهم ، وأنشأ الفنانون مئات الصور ومئات الآلاف من التحف الفنية فضائلهم ، وأنشأ الفنانون مئات الصور ومئات الآلاف من التحف الفنية مفسرون بها هذه المسرحية ويظهرونها بوضوح لعقول الناس حتى الساذجة منها غير المتعلمة فأضحت مريم العذراء أم المسيح «أينع زهرة في الشعر كله من المتعلمة فأضحت مريم العذراء أم المسيح «أينع زهرة في الشعر كله من المتعلمة على منوالها وحنان

الأمومة توجه إليها أرق الترانيم وأعظمها خشوعاً وإخلاصاً ، وهى التى أوحت بالصروح الفخمة والتماثيل الرائعة والصور الجميلة والشعر العذب والموسيقي الحلوة وهى التى بعثت المراكب ذات الروعة التى تقوم كل يوم حول ملايين من مذاجح الكنائس ومن أجلها يقوم القداس بطقوسه الغامضة الرهيبة التى تسمو بالنفس وترفعها إلى السموات العلى . والاعتراف والتوبة يطهران نفس المذنب التائب الحاشع والصلاة تطمئنه وتقويه والعشاء الربانى تقربه من المسيح قرباناً يبعث فى نفسه الرهبة والقداس الأخير يطهره ويعده لدخول الجنة وقلها أخرج دين فى رسالته للانسانية مثل هذه الروعة الفنيسة .

ولقد كانت الكنيسة في أحمل صورها حين حلت بعقائدها المواسية وطقوسها الساحرة ومبادئ اتباعها الحلقية النبيلة وشجاعة أساقفها وغيرتهم واستقامتهم ، وعدالة محاكم أسقفياتها وطهارتها ، حين حلت بهذه كلها في المكان الذي تخلت عنه ، حكومة الامبراطورية فكانت هي الحارس الأكبر للعالم المسيحي للنظام والسلم في العصور المظلمة (حوالي ٢٤٥ – الأكبر العالم المسيحي للنظام والسلم في العصور المظلمة (حوالي ٢٤٥ – على إيطاليا وغالة وبريطانيا وأسبانيا إلى الكنيسة أكثر مما هي مدينة بها إلى أية هيئة أخرى مهما كان شأنها . فقد كان رهبانها هم الذين أصلحوا الأرض البور وكانت الأديرة هي التي تقدم الطعام للفقراء والتعليم للصبيان والمأوى للمسافرين ، وكانت مستشفياتها هي التي تعني بالمرضي والمعوزين . وكانت أمسافرين ، وكانت مستشفياتها هي التي تعني بالمرضي والمعوزين . وكانت أغراض اجتماعية سامية ولقد ظلت الراهبات فنهن عواطف الأمومة إلى أغراض اجتماعية سامية ولقد ظلت الراهبات عدة قرون يتعهدن وحدهن بتربية البنات . وإذا كانت الثقافة القديمة لم يطغ عليها ويمح معالمها تيار الحهل والأمية ، فما ذلك إلا لأن الرهبان يطغ عليها ويمح معالمها تيار الحهل والأمية ، فما ذلك إلا لأن الرهبان قد نسخوا آلاف الخطوطات واحتفظوا بها وحافظوا على حياة اللغتين

اليونانية واللاتينية اللتين كتبت بهما وإن كانوا قد تركوا كشراً من المخطوطات الوثنية تبيد على مر الزمان فقد كانت دور الكتب الكنسية في سانت جول ، وفولدا ومونتي كسينووغيرها هي التي وجد فيها الكتاب الإنسانيون في عصر النهضة الآثار القيمة الثينة للحضارة الرائعة التي لم تسمع قط باسم المسيح . ولقد ظلت الكنيسة ألف عام من أيام امبروز إلى ولزى تدرب في غرب أوربا المعلمين والعلماء والقضاة ورجال السياسة ووزراء الدولة ، وكانت الكنيسة في العصور الوسطى هي عاد الدولة وسندها . ولما انقضى عهد العصور المظلمة وليفترض أن ذلك كان عند مولد ابلار كانت الكنيسة هي التي المظلمة الحامعات وشيدت الكتدرائيات القوطية فأوجدت بذلك بيوتاً لعقول الناس وتقواهم ، وبفضل حمايها ورعايها جدد الفلاسفة المدرسون ماحاولوه قديماً من تفسير غوامض الحياة البشرية وما ل العقل الإنساني . ولقد ظل الفن الأوربي كله تقريباً طوال تسعة قرون يتلقى الإلهام والمال من الكنيسة ، وحتى عندما تلون الفن باللون الوثني ظل بابوات النهضة يناصرونه ويولونه الرعاية فكانت الموسيقي في أسمى صورها ابنة الكنيسة .

وأكثر من هذا كله أن الكنيسة في عنفوان مجدها هي التي أمدت دول أوربا بالقانون الأخلاق العام الذي كان متبعاً فيها كلها كما أمدتها بنظام حكمها . وكما أن اللغة اللاتينية التي تعلمها الكنيسة في الكنائس كانت هي الأداة التي وحدت أساليب التعليم والأدب والعلم والفلسفة في الأمم المختلفة ، وكما أن طقوس المذهب الكاثوليكي – أي العالمي – وعقيدته هي التي وهبت أوربا الوحدة الدينية قبل أن تنقسم إلى قوميات مستقلة ذات سيادة ، فإن الكنيسة الرومانية التي تعزو نشأتها وزعامتها الروحية إلى الله سبحانه وتعالى قد طلبت أن تكون هي محكمة دولية تحاسب جميع الحكام والدول من الناحية الأخلاقية . وقد صاغ البابا جربجوري السابع مبدأ الحمهورية المسيحية الأوروبية هذا الصياغة القانويية واعترف به الامبراطور هنري الرابع حين الأوروبية هذا الصياغة القانويية واعترف به الامبراطور هنري الرابع حين

خضع لجريجورى فى كانوسا (سنة ١٠٧٧) ، وبعد قرن من ذلك الوقت أذل امبراطور أعظم منه قوة هو فردريك بربروسيا نفسه أمام بابا أضعف من جريجورى هو اسكندر الثالث بعد عناد طويل ومقاومة لم تجده نفعاً ، وفي عام ١٠٩٨ رفع البابا إنوسنت الثالث سلطان البابوية ومقامها إلى درجة بدا معها أن المثل الأعلى الذي كان يطمح فيه جريجورى وهو أن تكون الكنيسة صاحبة السلطان الأعلى على الدول من الناحية الحلقية ـ بدا أن هذا المثل قد تحقق إلى حن به

لكن هذا الحلم اللذيذ قد تحطم على صحرة الطبيعة البشرية . ذلك أن المشرفين على السلطة القضائية البابوية قد أثبتوا أنهم من طينة البشر وأنهم متحيزون جشعون بل نهمون يبتزون الأموال ، وأن الملوك والشعوب كانوا أيضاً بشراً مثلهم يرفضون الحضوع لسلطة فوق سلطة أمهم . وبعثت ثورة فرنسا المضطردة النماء في قلوب بنيها الكبرياء والحرص على السيادة القومية ، فقام فليب الرابع يتحدى سلطان البابا بونى فاس الثامن على أملاك الكنيسة وكلل هذا التحدى بالنجاح ، وزج مندوبو الملك بالبابا الكبير السن في السجن في اتبان حيث قضى ثلاثة أيام لم يلبث بعدها أن وافته المنية (١٣٠٣) . وهنا وفي تلك الساعة بدأ الإصلاح الديني من إحدى نواحيه الأساسية وهي خروج الحكام المدنيين على سلطان البابوات .

# الفصل لثاني

### الكنيسة في الحضيض

1814: 14.4

كانت الكنيسة في القرن الرابع عشر تعانى الذل السياسي والأنهيار الخلقي. لقد بدأت أول عهدها محدوها الإخلاص العميق والولاء الذي اتصف به بطرس وبولس ثم نمت فأصبحت نظاماً جليلا يعمل على تهذيب الأسرة والمدرسة والمحتمع والعالم بأسره وينشر حسن النظام وكرمم الأخلاق . أما الآن فقد أخذت تنحط حتى لم يعد لها هم إلا المحافظة على مصالحها المكتسبة وكل ما تعني به هو المحافظة على بقائها وأموالها . وقد استطاع فليب الرابع أن يعمل على اختيار رجل فرنسي للبابوية ، وأقنعه بأن ينقل الكرسي البابوي إلى مدينة اثنيون على نهر الرون . وظل البابوات بعدثذ تمانية وستين عاماً بيادق وسحناء في أيدى فرنسا وسرعان مأأخذ الاحترام الذي كانوا يلقونه من تلك الأمم ينقص تدريجاً ، كما أخذت مواردهم ينضب معينها . وشرع البابوات من ضيقهم يملأون خزانتهم بالمال محصلون عليه يفرض الضرائب التي لا عداد لها على رجال الدين وعلى الأديرة والأبرشيات. وكانوا يطلبون إلى كل رجل يعينونه في مناصب الكنيسة الإدارية نصف ما محصل عليه من منصبه في العام الأول ثم عشر ما يحصل عليه منه في الأعوام التالية . وكان على كل كبير أساقفة أن يؤدي إلى البابا مبلغاً كبيراً من المال نظير الطيلسان وهو شريط من الصوف الأبيض يلبسه كبير الأساقفة ويعد رمزاً لسلطانه وتوكيداً له . وإذا مات كردنال أو كبير أساقفة أو أسقف أورئيس دير عادت أملاكه إلى البابوية ، وفي خلال الفترة الواقعة بين موت أحد رجال الدين وتعين خلفه كان البابوات يستولون على إيراد منصبه ، وكانوا

يهتمون بإطالة هذه الفترة عامدين حيى ينالوا من المال أكثر ما يستطيعون . وكان كل حكم يصدره مكتب البابوية الإدارى (الكيوريا) أو كل نفع يسديه ينتظر أن يؤدى إليه عطية قيمة اعترافاً من صاحبه بما نال من نفع ، وكان الحكم في بعض الأحيان يتوقف على قيمة العطية .

على أن كثيراً من هذه الضرائب البابوية لم يكن إلا وسيلة مشروعة تحصل مها على المال ، الإدارة المركزية للكنيسة التي كان لها على المحتمع الأوربي سلطان أدبي أخذ يتناقص على مدى الأيام . غير أن بعض هذا المال كان يذهب ليتخم بطون رجال الدين ، بل إن منه ماكان يذهب إلى جيوب الحظايا اللاتي كانت تزدحم بهن حجرات بيوت البابوات في افنيون . وليس أدل على ذلك من هذه الرسالة التي قدمها وليام ديوراند أسقف مند إلى مجلس فينا ( ١٣١١ ) وقد جاء فها :

يستطاع إصلاح الكنيسة كلها إذا ما بدآت كنيسة روما بالإقلاع عن المثل السيئة التي تضربها بنفسها لغيرها من الكنائس . وهي التي تسيء إلى سمعة الناس وتكون بمثابة الوباء الذي تسرى عدواه إلى جميع الناس ... ذلك أن كنيسة روما قد ساءت سمعتها في جميع الأقطار حتى أصبح الناس يعلنون في خارج روما أن جميع من تضمهم من الرجال من أكبرهم مقاماً إلى أصغرهم شأناً قد امتلأت قلوبهم بالطمع والحشع . . . وأن رجال الدين يضربون لحميع الشعب المسيحي أسوأ المثل في النهم ، وهذا واضح لا خفاء فيه معروف في جميع الأقطار لأن رجال الدين أكثر انغاساً في الترف ... من الأمراء والملوك . . .

وقد رفع الأسقف الاسبانى الفارو بلايو عقيرته بقوله: ﴿ إِنَّ الدَّئَابِ تسيطر على الكنيسة وتمتص دماء الشعب المسيحى ﴾ . وقد ذكر إدوارد الثالث ملك انجلترا ، وهو الحبير المتفنن فى فرض الضرائب ، كلمنت السادس بأن ﴿ خليفة الحوارين قد وكل بأن يقود غنم الرب إلى المرعى لا بأن يجز صوفها ». وفى ألمانيا كان جباة الضرائب البابوية يطاردون ، ويسجنون ، وتقطع أطرافهم ، ويختقون . وفى عام ١٣٧٧ أقسم رجال الدين فى كولونى وبون ، واكسانتن ومانز ألا يدفعوا مال الصدقات الذى فرضه عليهم جريجورى الحادى عشر .

على أن البابوات ظلوا رغم هذا التمرد والعصيان يؤكدون سلطانهم الاستبدادي على ملوك الأرض ، وحدث حوالي عام ١٣٢٤ أن كتب اجستينو ترينفو المشمول برعاية يوحنا الثانى بعد العشرين رسالة فى الدفاع عن رجال الدين رداً على الهجهات التي وجهها إلى البابوية مرسليوس من أهل بدوا ووليم أوكهام . ويقول اجرستينو في هذه الرسالة إن سلطان البابا من سلطان الله وهو نائبه في الأرض ، وإن طاعته واجبة وإن أثم أشد الإثم ، ومن حتى مجلس الكنيسة العام أن ينزله عن عرشه إذا ثبت كفره وإلحاده ، فإذا لم يرتكب هذا فمهما يكن ذنبه فإن سلطانه لا يعلو عليه إلا سلطان الله وحده وهو أعلى من سلطان جميع ملوك الأرض . ومن حقه أن يخلع الملوك والأباطرة إذا شاء وإن عارض في ذلك ربماياهم أو منتخبوهم ، ومن حقه أن يلغي قرارات الحكام الدنيويين وأن لا يعبأ بدساتير الدول. وكل ما يصدره الأمراء من قرارات تظل غير ذات أثر إلا إذا وافق البابا علمها . والبابا أعلى مقاماً من الملائكة وهو خليق بأن يعظم كما تعظم العذراء ويعظم القديسون . وقد ارتضى البابا يوحنا كل هذا لأنه في رأيه النتيجة المنطقية لما يعتقده الناس كافة من أن الكنيسة قد أنشأها ابن الله ، وعمل سهذا المبدأ بإضرار لا يتحول عنه أبدأ .

على أن فرار البابوات من رومة وخضوعهم لفرنسا قد قوض سلطانهم وحط منزلتهم ، وكأنما أراد بابوات افنيون أن يعلنوا على الملأ خضوعهم لسلطان فرنسا فاختاروا من بين ١٢٤ كردنالا ١١٣ فرنسياً .

واستشاطت الحكومة الإنجليزية غضباً من كثرة القروض التي منحها

البابوات ملوك فرنسا أثناء حرب مائة العام ، ومن أجل ذلك تغاضت عن مطاعن ويكلف على البابوية ؟ ورفض المنتخبون الألمان الذين كانوا نختارون الإمراطور أي تدخل من جانب البابوات في المستقبل في اختيار الملوك والأباطرة . وفي عام ١٣٧٢ اتفق رؤساء الأديرة في كومونى وأعلنوا على الملأ أن «الكرسي الرسولي قد انحط إلى درجة من الاحتقار تجعل المذهب الكاثوليكي يبدو معرضاً لأشد الأخطار » . وفي إيطاليا استولى على الولايات البابوية ــ لا يتوم رامبريا ، وولايات الحدود ، ورومانيا ــ رؤساء جند مغامرون يظهرون الطاعة بالاسم للبابوات ولكنهم يحتفظون لأنفسهم بإيراد هذه الولايات كله . ولما بعث اريان الحامس مندوبين من قبله إلى ميلان ليعلنوا الفيسكنتي العاصي بقرار الحرمان ، اضطرهمابرنابو أن يأكلا هذا القرار ــ بما فيه من ورق وخيوط من الحرير وأختام من الرصاص ( ١٣٦٢). وعمدت فلورنس في عام ١٣٧٦ حن قام النزاع بينها وبنالبابا جريجوري الحادى عشر إلى مصادرة كل ما للكنيسة من أملاك في أراضيها ، وأغفلت محاكم الابروشيات وهدمت أبنية محاكم التفتيش وزجت من قاومها من القساوسة في السجن أوقتلتهم شنقاً ، وأهابت بإيطاليا أن تضع حداً لكل سلطان الكنيسة الزمني.

واتضح من ذلك الوقت أن بابوات افنيون أخذوا يخسرون أوربا كلها مقابل خضوعهم لفرنسا وإخلاصهم لها . فلما كان عام ١٣٧٧ أعاد جربجورى الحادى عشر البابوية إلى روما .

ولما مات جريجورى فى عام ١٣٧٨ اختار مجمع الكرادلة وكانت أغلبيته الساحقة من الفرنسين ولكنه كان يخشى غضبة عامة روما – اختار بابا إيطاليا هو اربان السادس وتبين أن اربان اسم على غير مسمى (١) ؟ فقد كان حاد الطبع عنيفاً فى تصرفاته مصراً على الإصلاحات التي لايرتضيا

<sup>(</sup>١) معيى كلمة اربان هو المتحضر أو المهذب.

رجال الكنيسة ، وبلغ هذا الإصرار حداً أعلن معه الكرادلة الذين عادوا إلى الاجتماع أن اختياره لكرسي البابوية لم يكن قانونياً لأنه تم تحت الضغط والإرهاب ، ونادوا بربرت من أهل جنيف بابا . وتولى ربرت منصب البابوية وتسمى باسم كلمنت السابع واتخذ افينيون مقرآ له ولكن اربان أصر من جهته على أنه هو البابا وجعل مقره مدينة روما . وكان الذي مهد السبيل إلى الانقسام البابوي (من ١٣٧٨ – ١٤١٧) الذي بدأ على هذا النحو ، والذي مهد السبيل لكثير من القوى التي هيأت العقول للإصلاح الديني هو قيام الدول القومية ، فقد كان هذا الانقسام في واقع الأمر محاولة تبغى مها فرنسا أن تحتفظ بالمعونة الأدبية والمالية التي تمدها مها البابوية في حربها ضد انجلترا . وحذا حذو فرنسا في هذا نابلي وأسبانيا واسكتلندة . ولكن انجلترًا ، وفلاندرز ، وألمانيا ، وبولندا ، وبوهيميا ، وبلاد المحر ، وإيطاليا ، والبرتغال اعترفت باربان ، وأضحت الكنيسة المنقسمة على نفسها سلاحاً في أيدي المعسكرين المتنازعين وضحية لهما . ونادي نصف العالم المسيحي بأن النصف الآخر ملحد كافر مجدف في حق الله ، محروم من حظيرة الدين . وادعى كل جانب أن المراسم الدينية التي يقوم بها قساوسة الحانب الآخر المعارض له لا نفع فها ولا قيمة لها ، وان الأطفال الدين يعمدهم هذا الحانب أو ذاك ، والتوبة التي تتم على أيديهم ، والموتى الذين يفضون إليهم باعترافاتهم ، كل هؤلاء يبقون مذنبين أثمين ، مآ لهم الحجيم -أو المطهر على أقل تقدير . وكان الإسلام الآخذ وقتئذ في الانتشار يسر من هذا الانحلال الذي يدب في جسم العالم المسيحي.

ولم يخف هذا العداء بموت اربان (١٣٨٩). ذلك أن الكرادلة الأربعة عشر الذين يؤلفون معسكره اختاروا بنيفاس التاسع خلفاً له ثم اختاروا من بعده انوسنت السابع ثم جريجورى الثانى عشر، وأطالت الأمم المنقسمة انقسام البابوية . ولما توفى كلمنت السابع (١٣٩٤)

رشح كرادلة افنيون أحد الأساقفة الأسبان لكرسى البابوية فجلس عليه باسم بندكت الثالث عشر . وعرض هذا البابا أن يستقيل من منصبه إذا حذا جريجورى حذوه ، ولكن أقارب جريجورى الذين حلوا فى مناصبهم الدينية ، أصموا آذانهم عن هذا الطلب . وتخلى بعض كرادلة جريجورى عنه ودعوا إلى انعقاد مجلس عام من رجال الدين . وألح ملك فرنسا على بندكت أن ينسحب ، ولكن بندكت أبى أن يصغى إلى الحاحه ، فما كان من فرنسا إلا أن أعلنت خروجها عن طاعته ووقفت من النزاع موقف الحياد . فلما فر بندكت إلى أسبانيا انضم كرادلته إلى زملائهم الذين تخلوا من قبل عن جريجورى ، وأصدروا مجتمعين دعوة إلى مجلس بجتمع فى بيزا ليختار بابا يرتضيه الحميع .

وكان الفلاسفة المتمردون قبل ذلك الوقت بقرن أو نحوه قد وضعوا الأسس النظرية « لحركة المحالس» . فقد كان وليم أوكهام يعارض الفكرة القائلة أن الكنيسة هي رجال الدين ، ويقول أن الكنيسة هي جماعة المؤمنين ، وأن الكل هو صاحب السلطان الأعلى على كل جزء من أجزائه ، وأن من حقى هذا الكل أن يعهد بسلطانه إلى مجلس أعلى مؤلف من حميع أساقفة الكنيسة ورؤساء أديرتها ، وأن من حق المحلس المؤلف على هذا النحوأن يختار البابا ويزجره ، ويعاقبه ، ونحلعه . كذلك قال مرسليوس من أهل بدو أن المحلس العام يمثل حكمة العالم المسيحي مجتمعاً فكيف بحق إذن لرجل واحد أياً كان شأنه أن يضع عقله في منزلة أعلى من عقل العالم المسيحي كله ؟ أن يضع أي من عقل العالم المسيحي كله ؟ أن ينضم إليهم من غير رجال الدين من نحتارهم الشعب . وطبق هيريخ فن لانجنشتاين أحد رجال اللاهوت الألماني جامعة باريس ، ( ١٣٨١) هذه الأفكار على الانقسام البابوي وقال أنه مهما يكن ما يدعيه البابوات لأنفسهم من سلطان أعلى ، فقد حدثت في الموقف أزمة لا يجد المنطق

وسيلة إلى الخروج منها سوى سبيل واحد . ولايستطيع إنقاذ الكنيسة من الفوضى التى تقوض دعائمها إلا سلطة خارجة عن البابوية تفوق سلطة الكرادلة ، ولا يمكن أن تكون هذه السلطة إلا سلطة مجلس عام .

واجتمع مجلس بيزا في ٢٥ مارس ١٤٠٩ ، ودعى بندكت وجريجورى إلى المثول أمامه فلما تجاهلا هذه الدعوة أعلن خلعها واختار بابا جديداً هو إسكندر الخامس وأمره أن يدعو مجلساً آخر إلى الانعقاد قبل أن يحل شهر مايو سنة ١٤١٢ ثم أجل جلساته . وبذلك وجد ثلاثة بابوات بعد أن لم يكن منهما إلا اثنان . ولم يخفف موت الإسكندر (١٤١٠) من حدة النزاع ، لأن كرادلته اختاروا خليفة له يوحنا الثالث والعشرين . لم يكن في البابوات بعد سميه الثاني والعشرين من هو أكثر منه عناداً وصلابة رأى . وكان هذا الزعيم المغامر وهو يحكم بولونيا نائباً عن البابا باسم بلد سارى كوسا حكم زعماء العصابات المغامرين يفرض الضرائب على كل شيء في الولاية ويجيز لغيره من رجال الحكم فرضها . كان يفرضها على العاهرات والمغامرين والمرابين ، ويقول أمين سره أنه أغوى مائتي عذراء ، وزوجة ، وأرملة وراهبة .

ولكنه كان ذا مال وكان له جيش ، ولعله كان يستطيع انتزاع الولايات البابوية من يدى جريجورى فيضطره بذلك إلى النزول عن عرشه بعد إفلاسه .

وأرجأ يوحنا الثالث والعشرون دعوة المحلس الذي أمر بانعقاده مجلس بيزا أطول ما يستطيع ، ولما افتتحه في مدينة كنستانس في الحامس من نو فمبر عام ١٤١٤ لم يحضره إلا عدد قليل ممن دعوا إليه من البطارقة الثلاثة ، والكرادلة التسع والعشرين ، ورؤساء الأساقفة الثلاث والثلاثين ، والأساقفة المحمسين ، وعلماء اللاهوت الثلاثاة ومندوبي الحامعات الأربعين ، والأمراء الست والعشرين ، والنبلاء المائة والأربعين والقساوسة الأربعة الآلاف . ولو أن هؤلاء حميعاً قد حضروا لكان هذا المحلس أكبر مجلس في تاريخ

المسيحية وأهم ما عقد من مجالسها منذ مجلس نيقية ( ٣٢٥) الذى أقر عقيدة التثليث فى الدين المسيحى ، وأصدر المجتمعون فى السادس من أبريل عام ١٤١٥ قراراً ثورياً يدل على الزهو والكبرياء جاء فيه :

إن هذا المجمع المقدس المنعقد في كنستانس ، بوصفه مجلساً عاماً ، مجتمعاً اجتماعاً قانونياً يرفرف عليه الروح القدس كي يحمد الله ويقضي على الانقسام القائم في الكنيسة ويعمل على جمع شملها وإصلاح شأنها في روسائها وأعضائها . يأمر ، ويعلن ، ويقرر ما يأتي : أولا : يعلن أن هذا المجمع المقدس . يمثل الكنيسة المجاهدة ، ويستمد سلطانه من المسيح مباشرة ، ومن ثم يجب على كل إنسان مهما كانت مرتبته ومنزلته بما في مباشرة ، ومن ثم يجب على كل إنسان مهما كانت مرتبته ومنزلته بما في ذلك البابا نفسه أن يطبع هذا المجلس في كل ما له مساس بالدين كي يقضي على هذا الانقسام القائم وتصلح الكنيسة إصلاحاً عاماً في رأسها وأعضائها . وهو يعلن كذلك أن كل إنسان . . . بما في دلك البابا أيضاً يأبي أن يطبع أو امر هذا الحبلس المقدس وقوانينه وقراراته . . . . التي تهدف إلى القضاء على الانقسام أو إلى إصلاح الكنيسة ، يعرض نفسه لطائلة العقاب الذي يتناسب مع جرمه . . . وسيلجأ المجلس ، إذا لزم الأمر إلى غير ذلك من أساليب العدالة (۱۱)

وطالب المجلس بخلع جريجورى الثانى عشر وبندكت الثالث عشر ويوحنا الثالث والعشرين. ولم يتلق من يوحنا جواباً على طلبه فقبل ما عرض عليه من النهم الأربع والخمسين التى تنهم يوحنا هذا بأنه كافر مستبد ، كاذب ، متجر بالمقدسات والمناصب الدينية ، خائن ، شهوانى ، لص ، وامتنع المجلس عن قبول ست عشرة تنهمة أخرى رآها أقسى مما يليق (١٢) فلما كان اليوم التاسع بعد العشرين من شهر مايو سنة ١٤١٥ قرر خلعه أما جريجورى فكان أكثر منه مرونة ودهاء ، فقد وافق على أن يعتزل منصبه لكنه اشترط لذلك أن يسمح له بأن يدعو أولا المجلس إلى الانعقاد منصبه لكنه اشترط لذلك أن يسمح له بأن يدعو أولا المجلس إلى الانعقاد

التالى بما له من حق فى هذه الدعوة . فلما عاد المحلس إلى الانعقاد على هذا النحو قبل استقالته ( ٤ يولية ) . وأراد أن يثبت تمسكه بالدين وبسلطانه الشرعى فأمر بإحراق المصلح البوهيمى جون هوس ( ٦ يولية ) . وفى اليوم السادس والعشرين من هذا الشهر أعلن خلع بندكت الثالث عشر ، فذهب هذا البابا المخلوع إلى بلنسية حيث توفى فى سن التسعين وهو لا يزال يدعى أنه هو البابا – وفى السابع عشر من نوفمبر عام ١٤١٧ اختارت لحنة الناخبين الكردنال اتونى كولنا بابا وتسمى باسم مارتن الحامس . واعترفت المسيحية كلها مهذا البابا الحديد وبذلك انتهى الصدع البابوى .

غير أن انتصار المجلس في هذه الناحية قد أعجزه عن تحقيق غرضه الآخر ونعني به إصلاح الكنيسة . ذلك أن مارتن الحامس لم يكد بجلس على الكرسي البابوي حتى استحوذ من فوره على حميع ماكان للبابوية منحقوق وسلطات مختلفة ، فأخذ يغرى كل حماعة من المندوبين من كل دولة بغيرها من الحماعات وأقنعها بقبول أقل قدر من الإصلاح الغامض القليل الأذي وخضع المحلس له لأنه كان قد سم ومل العمل فلما كان اليوم الثاني والعشرين من أبريل سنة ١٤١٨ أعلن انفضاض جلساته .

### البابوية المنتصرة ١٤١٧ – ١٥١٣

نظم مارتن الإدارة البابوية تنظيا يمكنها من أداء عملها خير أداء ، ولكنه لم يجد سبيلا للحصول على حاجتها من المال إلا باتباع أساليب الحكومات الدنيوية القائمة في ذلك العهد وببيع المناصب والحدمات. وإذا كان في وسع الكنيسة أن تبقى مائة عام من غير إصلاح ، وإن كان يصعب عليها أن تبقى أسبوعاً واحداً من غير مال ، فقد استقر رأيه على أنها أشد حاجة إلى المال منها إلى الإصلاح . وكانت نتيجة هذا ان بعث مندوب ألماني في روما

فى عام ١٤٣٠ أى قبل موت مارتن بعام واحد ، إلى أميره رسالة تكاد تضرب على نغمة الإصلاح الديبي وتندر به قال :

إن الشره يسود دوائر الحكومة في روما ، وهي تبتدع في كل يوم أساليب جديدة . . لابتزاز المال من ألمانيا ... وهذا هو منشأ ما نراه من الضجيج والأحقاد الكثيرة . . ومن أجل هذا ستثار أسئلة كثيرة عن أحوال البابوية ، والافسينبذ الناس آخر الأمر طاعتها لكي ينجوا من هذا الابتزاز المرهق الذي يعمد إليه الإيطاليون ، وانا أرى أن هذا المسلك الأخر هو الذي سترتضيه معظم البلدان .

وخلف مارتن على كرسى البابوية راهب فرانشسكانى صالح تتى غير أهل لتصريف الأمور فوجد أمامه المشاكل التى تجمعت حول الكرسى الرسولى . لقد كان على البابوية أن تحكم ولايات دنيو ية وان تحكم الكنيسة الدينية ، وكان على البابوات أن يكونوا رجال سياسة ملمين بشئون الدنيا ولم يكونوا قديسين فحسب . ولسنا ننكر أن يوجينوس الرابع كان يستطيع أن يكون قديساً لو أن متاعبه لم تملأ قلبه حقداً . فقد حدث فى السنة الأولى من ولايته أن عاد مجلس بازل فأكد من جديد سيادة المجالس العامة على البابوات واستحوذ على ماكان للبابوية من وظائف تمارسها من عهد طويل فنقلها إليه واحدة بعد واحدة . من ذلك أنه أخذ يصدر صكوك الغفران ويعين من يشغلون المناصب العامة ويطلب أن ترسل بواكير المرتبات ويعين من يشغلون المناصب العامة ويطلب أن ترسل بواكير المرتبات الدينية إلى المجلس لا إلى البابا . فاكان من يوجينوس إلا أن أمر المجلس بالانفضاض ، فرد عليه المجلس بأن خلعه وعين أماديوس الثامن دوق سافوى بابا معارضاً باسم فلكس الحامس ( ١٤٣٩ ) . وهكذا تجدد الانقسام البابوي .

وأراد شارل السابع ملك فرنسا أن يتم ما خيل إليه أنه هزيمة للبابوية فدعا إلى الانعقاد جمعية مؤلفة من الأساقفة الفرنسيين والنبلاء والمحامين أعلنت أن للمجالس العامة السلطة العليا وأصدرت قرار بورج التنظيمي (١٤٣٨) الذي ينص على أن الوظائف الدينية ستشغل من ذلك الوقت بمن يختاره لها رجال الدين المحليون ، على أنه يجوز للملك أن «يوصي» في ذلك بما يراه ، وأن يجرم رفع الاستئناف إلى المحكمة البابويه إلا إذا استنفذت جميع الطرق القضائية في فرنسا نفسها ، ولا ترسل بعد أنه بواكير مرتبات الوظائف الدينية إلى البابا . وكان معنى هذا في الواقع أن القرار التنظيمي قد أنشأ كنيسة فرنسية مستقلة وجعل ملك فرنسا رئيس هذه الكنيسة . وبعد عام من ذلك الوقت اتخذت جميعة منيز قرارات تهدف إلى إقامة كنيسة قومية في ألمانيا شبهة بالكنيسة الفرنسية . وكانت بوهيميا قد انفصلت من قبل عن البابوية ولاح أن الكنيسة الرومانية توشك أن تنهار .

وأنقذ الأتراك يوجبنيوس من هذا الموقف الحرج . ذلك أنه لما قرب العمانيون من القسطنطينية قررت الحكومة البيزنطية أن عاصمة الدولة خليقة بقداس روماني ، وأن عودة المذهبين اليوناني واللاتيني إلى الاتحاد ضرورة لا بد منها للحصول على المعونة العسكرية أو المالية من أوربا الغربية . ولهذا جاء الأساقفة والنبلاء اليونان في مواكب فخمة إلى فيرارا ثم انتقلوا إلى فلورنس ليلتقوا برجال الكنيسة الرومانية الذين استدعاهم البابا لهذا الغرض ( ١٤٣٨ ) . وقضى الطرفان في الأخذ والرد عاماً كاملا وصلا بعده إلى انفاق اعترفت فيه بسلطة الرئيس الديني في روما على جميع العالم المسيحي ، ولما حل اليوم السادس من شهر يوليو عام ١٤٣٩ ركع جميع أعضاء المؤتمر وعلى رأسهم إمبراطور الروم نفسه أمام يوجينيوس الذي خيل إلى العالم منذ وقت قريب أنه الرجل الذي نبذته المسيحية واحتقرته أشد الاحتقار ، على أن هذا الاتفاق لم يطل عهده لأن رجال الدين اليونان وغير رجال الدين في تلك البلاد نكثوا عهدهم ، لكنه مع هذا أعاد إلى البابوية مكانتها الدين في تلك البلاد نكثوا عهدهم ، لكنه مع هذا أعاد إلى البابوية مكانتها وساعد على القضاء على الانقسام البابوي الجديد وعلى مجلس بازل :

وتلا ذلك قيام طائفة من البابوات الأقوياء خلف بعضهم بعضاً أغنهم ورفعت من مقامهم النهضة الإيطالية ، فرفعوا البابوية إلى درجة من الفخامة لم تشهد مثلهامن قبل حتى فى أيام أنوسنت الثالث ذلك البابا الفخور . ونال نقولاس الحامس إعجاب الكتاب الإنسانيين بأن وجه إيراد الكنيسة إلى مناصرة العلم والفن ، وبدأ كلكستس الثالث تلك العادة الظريفة عادة منح الوظائف الدينية للأقارب ، وهى التى كانت مصدراً خصباً للفساد فى الكنيسة . وكافح بيوس الثانى ، الذى كان مؤلفاً ناماً وبابا عظيم ، لإصلاح الإدارة البابوية والأديرة ، وألف لحنة من كبار رجال الدين المشهود لهم بالاستقامة والتقوى لدراسة معايب الكنيسة واعترف لهذه اللجنة فى صراحة بأن :

أمرين هما أقرب الأمور إلى قلبه ، حرب البرك وإصلاح البلاط الرومانى ، وأن إصلاح الأمور الكنسية كلها ، وهو ما اعتزم المضى فيه ، ليتوقف كله على إصلاح أحوال البلاط البابوى الذى أريد أن يكون مثلا يحتذى . وفي عزمى أن ابدأ بإصلاح أخلاق رجال الدين في هذا البلد وان أقضى على كل ما فيه من بيع الوظائف الدينية وغير ذلك من المساوئ (١) .

وأصدرت اللجنة توصيات تحمد عليها وصاغ بيوس هذه التوصيات في مرسوم بابوى . لكن روما لم يكن فيها إلا القليل ممن يريدون الإصلاح لأن نصف من كان فيها من الموظفين والكبراء كان يستفيد من هذا العيب أو ذاك ، ولهذا أحبط الحقد وأحبطت المقاومة السلبية أعمال بيوس بينها كانت الحرب الصليبية العقيم التي شنها على الأتراك ثمة تشغل باله وتستنفذ قواه وماله . وقد وجه قبيل آخر ولايته نداء أخيراً إلى الكرادلة قال فيه :

يقول الناس أننا نسعى فى حياتنا وراء اللذة ونكدس الثروة ، ونتصف بالكبرياء والغطرسة ، وتمتطى صهوة البغال الثمينة والحياد المطهمة . . ، ونرى الكلاب للصيد ، وننفق المال الكثير على الممثلين والطفيليين ، ولاننفق

شيئاً منه للدفاع عن الدين . وإن فيا يقولون لبعض الحق ، ذلك أن كثيرين من الكرادلة وغيرهم من الموظفين في بلاطنا يعيشون هذه المعيشة أونحوها . وإذا أردتم الحق فإن ما في بلاطنا من ترف وتباه ليزيد على الحد الواجب . ومن أجل هذا ترى الناس يبغضوننا ويحقدون علينا فيمنعهم ذلك من الاستماع إلينا وان قلنا ما هو عدل يرتضيه العقل . فماذا ترون أن نفعل في هذه الأمور التي تجللنا بالعار ؟ . . ان علينا أن نبحث عن الوسائل التي اتبعها أسلافنا فنالوا للكنيسة السلطة — والاحترام وعلينا بعدئذ أن نحتفظ بهذه السلطة بتلك الوسائل نفسها . وما من شك في أن الذي رفع من شأن الكنيسة الرومانية وجعل لها السيادة على العالم أجمع إنما هو الاعتداد ، والعفة ، الوسائرة ، والغيرة على الدين . . واحتقار الدنيا ، والرغبة في الاستشهاد (١٠).

وأخذت رذائل البلاط البابوى تزداد كلما قرب القرن الحامس عشر من بهايته على الرغم من الجهود التى بذلها بابوات من أمثال الكردنالين جوليانو وبيوس الثانى وما بذله الصالحون من رجال الدين أمثال الكردنالين جوليانو سيزاريتى ونقولاس الكوزائى (١٦) فكان بولس الثانى يلبس تاجاً بابوياً تزيد قيمته على قيمة قصر عظيم ، وجعل سكتس الرابع ابن أخيه من أصحاب الملايين ، وأقحم نفسه فى ميدان السياسة ، وبارك المدفع الذى محارب به وقائعه ، وحصل على المال اللازم لحروبه ببيع المناصب الدينية إلى من يؤدئ فيها أكبر الأثمان ، واحتفل أنوسنت الثامن بزواج أبنائه فى قصر الفاتيكان وكان اسكندر السادس يرى أن بقاء رجال الدين بلا زواج خطأ بجب الإقلاع عنه كما كان يراه لوثر وكلفن ، وكان له خسة أبناء أو أكثر قبل أن يلتزم العفة وهو بابا ، ولم ير رجال عصره فيا كان يتصف به من مرح وعدم استعفاف ما يؤخذ عليه كما قد يظن الناس ، ذلك بأن الناس لم يكونوا يرون فيا يلجأ إليه رجال الدين سراً من علاقات غرامية أمراً غير مألوف، يرون فيا يلجأ إليه رجال الدين سراً من علاقات غرامية أمراً غير مألوف، يرون فيا يلجأ إليه رجال الدين سراً من علاقات غرامية أمراً غير مألوف، علان كل ما تأخذه أوربا على إسكندر السادس هو سياسته الحارجية الني

لا يرعى فيها إلا ولاذمة وما تأخذه على سيزارى بورجيا هو قسوته فى حروبه وأنه استرد للبابوية ولايتها وزاد الكرسي الرسولي قوة وأمده بالكثير من المال الذي يحتاجه . وقد اتبع آل بورجيا في هذه الخطط السياسية والمعارك الحربية حميع الخطط الحربية وأساليب الغدر وسفك الدماء التي صاغها مكيافلي بعد قليل من ذلك الوقت في كتاب الأمر (١٩١٣) وقال أنها لا غنى عنها لتأسيس دولة قوية أو لتوحيد إيطاليا . وفاق البابا يوليوس الثاني سنزاري بورجيا فها شنه من الحروب على البندقية النهمة الحشعة وعلى الفرنسين الغزاة ، وكان يفر كلما استطاع من سحن الفاتيكان ، ويقود جيشه. بنفسه وبحب الحياة الصعبة والحديث الخشن في المعسكرات الحربية . وهال أوربا أن ترى أن البابوية لا تكتنى بأن تصبح سلطة زمنية فحسب ، بل ان تصبح فوق ذلك قوة عسكرية ، غير أنها مع ذلك لم يكن يسعها إلا أن تعجب بعض الإعجاب بقوة ذلك المحارب الذى أخطأت المقادير فجعلته بابا ، وترامت الأنباء وراء جبال الألب عما كان يقدُّمه يوليوس من معونة للفن ومناصرة للممتازين من الفنانين أمثال رفائيل وميكل انجلووكان يوليوس هو الذي بدأ بناء كنيسة القديس بطرس الحديدة ، وأول من منح صكوك الغفران للذين أسهموا في نفقات بنائها . وفي أيام ولايته قديم لوثر إلى رومة وأبصر بعينيه المظالم . ذلك الاسم الذي أطلقه لورنزو ده ميدتيشي على عاصمة العالم المسيحي . لم يعد في أوربا حاكم يرى أن البابوية حكومة أخلاقية فوق الحكومات كلها تؤلف من الأمم كلها دولة مسيحية واحدة ، وذلك لأن البابوية نفسها بعد أن صارت دولة دنيوية قد اصطبغت بالصبغة القومية . وتقطعت أوصال أوربا ، كما تتطلب ذلك العقيدة الحديدة إلى أقسام صغيرة قومية لا تعترف بقانون أخلاق منزل أودولي وتردت في الحروب بين مختلف أقسام المسيحية ودامت خمسة قرون .

وإذا أردنا أن نصدر حكماً عادلا على بابوات النهضة هؤلاء فإن علينا

أن ننظر إليهم فى ضوء الظروف المحيطة بهم فى أيامهم ، لقد كان فى وسع شمالى أوربا أن تحس بأخطائهم لأنها كانت تمدهم بالمال ولكن الذين عرفوا ماكانت تفيض به إيطاليا بين عهدى نقولاس الخامس (١٤٤٧ – ١٤٥٥) ولو العاشر (١٥١٣) (١٥٢١) هم وحدهم الذين كانوا ينظرون إليها بعين التسامح ذلك أن أكثرهم قد ارتضوا عقيدة النهضة القائلة ان العالم وان كان مسرحاً للدموع والمغويات الشيطانية يمكن أن يكون أيضاً منظراً ذا حمال وحياة قوية عارمة وسعادة سريعة الزوال عابرة وان كان بعضهم صالحين أتقياء . ولم يكونوا يرون عيباً فى أن يستمتعوا بنعيم الحياة والبابوية مجتمعن .

ولم تكن تنقصهم الفضائل. فقد بذلوا جهدهم كى مخلصوا رومة من القبح والأقدار التى تردت إلها أثناء غياب البابوات فى أفنيون. لقد جففوا المستنقعات (لا بأيدهم هم بل بأيدى غيرهم وهم مستريحون) ورصفوا الشوارع ، وأعادوا بناء الحسور ومهدوا الطرق ، وأصلحوا موارد مياه الشرب وأنشأوا مكتبة الفاتيكان ومتحف الكابيتول ، ووسعوا المستشفيات ، ووزعوا الصدقات وبنوا الكنائس أوريموها ، وحملوا المدينة بالقصور والحدائق ، وأعادوا تنظيم جامعة رومة ، وأعانوا الكتاب الإنسانيين على إحياء الآداب والفلسفة والفنون الوثنية القديمة وهيأ وا الأعمال للمصورين والمثالين والمهندسين المعاريين الذين خلفوا وراءهم من الأعمال ما هو تراث خالد ثمين لحميع بني الإنسان . وإذا كانوا قد بددوا الملايين ، فإنهم قد أنفقوا ملايين مثلها في أعمال البناء والتعمير . ولسنا ننكر أنهم انفقوا في بناء كنيسة القديس بطرس الحديدة أكثر مما كانت تطيقه موارد البلاد ولكن ما أنفقوه عليها ليس أكثر نسبياً مما أنفقه ولموك فرنسا فيا بعد على قصور ما ونتيه بلووفرساى واللوار ، ولعلهم كانوا يظنون وقتئذ أنهم لا يفعلون فونتيه بلووفرساى واللوار ، ولعلهم كانوا يظنون وقتئذ أنهم لا يفعلون

أكثر من تحويل فئات الأموال السريعة الزوال إلى مجد خالد للشعوب ولربهم. وكان معظم أولئك البابوات فى حياتهم الخاصة يعيشون عيشة البساطة ومهم مثل (الإسكندر السادس) من كان يعيش زاهداً متقشفاً ولايظهر بمظهر الترف والضخامة إلا لأن ذلك يتطلبه ذوق الشعب وعاداته وبذلك رفعوا البابوية إلى ذروة الحلال والسلطان بعد أن أضحت معدمة معرضة للسخرية والازدراء ب

## الفصل لرابع

#### البيئة المتغيرة

وبينها كانت الكنيسة يبدو عليها أنها آخذة فى استعادة مجدها وسلطانها ، كان يحدث فى أوربا تغيير اقتصادى وسياسى وعقلى يعمل بالتدريج على تقويض صرح المسيحية اللاتينية .

ذلك أن الدين يزدهم عادة في ظل النظام الزراعي على حين أن العلم يزدهر في ظل الاقتصاد الصناعي فكل حصاد معجزة من المعجزات في الأرض ونزوة من نزوات الحو ، والفلاح الحقير الحاضع لسلطان الحو والذي ينهكه الكدح ، يرى من حوله قوات خارقة للعادة في كل مكان ، ويوجه الدعوات والصلوات إلى السماء يسترضها ويستميلها إليه ، ويرتضى الخضوع لنظام ديني إقطاعي يتدرج ولاؤه فيه من السيد المالك إلى الملك إلى الله . أما الصانع في المدينة والتاجر وصاحب المصنع وذو المال فيعيشون في عالم من الأرقام بحسبون فيه العمليات والكميات والأسباب المادية والنتائج المرتقية العادية .وتهيىء الآلة ومنضدة العد والحساب عقولهم لأن يروا حكم (القانون الطبيعي) يبسط سلطانه على أرجاء آخذة في الاتساع . وكان نمو الصناعة والتجارة وتكدس الأموال أثناء القرن الخامس عشر وانتقال العمال من الريف إلى المدن وقيام ،طبقة التجار واتساع دائرة الاقتصاد من البيئة الصنفية المحلية حتى أصبح اقتصاداً قومياً ثم دولياً ــ كل هذا كان نذير شوم للدين الذي كان يواثم أشد الموءامة نظام الاقطاع وما يطرأ على الحقول من تقلبات تبعث في النفس الكآبة والقنوط . وأخذ رجال الأعمال محطمون القيود التي يَفْرضها علمهم رجال الدين كما نيذوا من قبل الضرائب التي يفرضها سادة الإقطاع ، وكان لابد للكنيسة أن ترضى بشيء من الشعوذة اللاهوتية المكشوفة إلى ما تحتمه ضرورة الأيام من فرض فوائدعلى القروض إذا كان لابد لرووس الأموال أن تستخدم فى توسيع دائرة الصناعة والمشروعات المالية ، وما وافى عام ١٥٠٠ حتى أصبح الناس يتجاهلون أوامر الكنيسة القاضية بتحريم «الربا» . ثم حل المحامون ورجال الأعمال شيئاً فشيئاً محل رجال الدين والأعمال فى إدارة أعمال الحكومة ، وأخذ القانون نفسه ، بعد أن ظفر باسترداد تقاليده ومكانته اللتين كانتا له فى عصر الإمبراطورية الرومانية ، يسبق النظم الأخرى فى الانتقال من الصبغة الدينية إلى الصبغة الدنيوية ويعتدى يوماً بعد يوم على نظم الحياة الكنسية التي كانت تخضع من قبل للقوانين يوماً بعد يوم على نظم الحياة الكنسية التي كانت تخضع من قبل للقوانين الدينية وزادت سلطة المحاكم الزمنية واضمحلت سلطة محاكم الابرشيات .

وأخذت الدول الملكية الناشئة بعد أن بلغت طور الشباب وازداد ثراؤها بفضل ما تجمع لها من المال من التجارة والصناعة ، أخذت تتحرر شيئاً فشيئاً من سيطرة الكنيسة وأخذ الملوك يعارضون في وجود المندوب البابوي أو القاصد الرسولي في بلادهم لأنه لم يكن يعترف بسلطان غير سلطان البابا وبذلك جعل كنيسة كل أمة دولة داخل دولة . من أجل ذلك ضيقت القوانين التي صدرت في انجلترا عام ١٣٥١ و١٣٥٣ أشد التضييق سلطات رجال الدين في شئون الاقتصاد والقضاء . وفي فرنسا احتفظ الملوك بعد إلغاء قرار بورج التنظيمي من الوجهة النظرية في عام ١٥٦٦ محقه في ترشيح كبار الأساقفة والأساقفة ورؤساء الأديرة وكبار رهبانها(١٧١) وأصرت دولة البندقية على أن تعن هي من يشغلون المناصب الكنسية العالية في الأقاليم حتى تعيين من يشغلون كثيراً من المناصب الدينية الشاغرة في أسبانيا وفي الإمبر اطورية الرومانية المقدسة حيث استمسك جربجوري السابع محق البابوات في تعيين رحال الدين رغم معارضة هنري الرابع ، سلم سكستس البابوات في تعيين رحال الدين رغم معارضة هنري الرابع ، سلم سكستس

الرابع إلى الأباطرة بحقهم في تعيين ثلاثمائة ممن يشغلون المناصب الدينية وتعيين سبعة أساقفة وكثيراً ماكان الملوك يسيئون استخدام هذه السلطات.

فكانوا يعينون فى مناصب الكنيسة من يميلون إليهم من رجال السياسة وكان هؤلاء يستحوذون على إيراد الأديرة وأملاك الكنيسة ولكنهم كانوا يتجاهلون ما عليهم من التبعات (١٨٠) وإن كثيراً من المفاسد الكنسية ليعزى أصلها إلى من كانوا يشغلون هذه المناصب الكنسية من غير رجال الدين.

وكانت البيئة العقلية فى الكنيسة نفسها فى هذه الأثناء آخذة فى التغير تغيراً ينذرها بأشد الأخطار . نعم إنها كانت لاتزال تخرج علماء مجدين ذوى ضمائر حية ، ولكن المدارس والحامعات التى أنشأتها هى من قبل كانت قد أخرجت أقلية من الرجال المتعلمين لم تكن آراؤهم مما يرضى على الدوام القديسين . فها هو ذا القديس برناردينو يقول حوالى عام ١٤٢٠ :

إن كثيراً من الناس إذا ما نظروا إلى ما يرتكبه الرهبان والإخوان والراهبات وغير هؤلاء من رجال الدين لتشمئز نفوسهم ، بل إنهم كثيراً ما يتزعزع إيمانهم ، فلا يؤمنون بشيء أعلى من أسقف منازلهم ولا يرون أن ما ورد فى الكتب عن الدين صادق صحح بل يعتقدون أنه من اختراع الآ دميين وليس وحياً من عند الله . . فهم يحتقرون القربان المقدس ولا يؤمنون بوجود الروح ولا يخشون عذاب النار ولايرغبون فى نعيم الحنة ، بل إن أهم ما تتعلق به قلوبهم هو الأشياء "الزائلة ويعملون على أن يكون هذا العالم الأرضى هو جنهم (١٩)

وأكبر الظن أن طبقة رجال الأعمال كانت أقل الطبقات صلاحاً واستمساكاً بالدين ، ذلك أن الدين يضمحل على الدوام كلما زاد الثراء . فجوور ( ١٣٢٥ – ١٤٠٨) يقول ان تجار انجلترا قلما يعنون بالحياة الآخرة ويقولون إن من يستطيع الحصول على نعم هذه الحياة ثم يتركها تفلت من يده فهو إنسان أبله فما من أحد يعرف أين يذهب بعد الموت أومن أى طريق

نذهب (٢٠) ، يضاف إلى هذا أن إخفاق الحروب الصليبية قد خلف في النفوس دهشة أخذت تتناقص على مهل يقول أصحاما كيف شمح رب المسيحية بأن ينتصر الإسلام وكان استيلاء الأتراك على القسطنطينية مما قوى هذه الشكوك ، وكانت كتابات نقولاس الكورائي ١٤٣٢ ولورند سوفلا ١٤٣٩ التي قالا فها إن « هيبة قسطنطن » زيف وزور ، مما حط من مكانة الكنيسة وأضعف ما تدعيه لنفسها من سلطان زمني . وفوق هذا كله فإن اكتشاف الكتب اليونانية والرومانية القديمة ونشرها كان سببا في تقوية الشكوك لأنه كشف عن عالم من العلوم والفنون ازدهرت قبل مولد الكنيسة المسيحية وهي التي أنكرت في مجلس لاتبران الخامس ١٥١٢ – ١٥١٧ إن النجاة غير مستطاعة خارج حظيرتها(٢١) كذلك أزاح كشف أمريكا وارتياد يلاد الشرق ارتياداً آخذاً في الاتساع ، أزاح هذا وذاك الستار عن مائة أمة كانت ترفض الإىمان بالمسيح أو تتجاهله وكانت لها أديان أخرى لا تقل عن المسيحية إبجابية أو تأثيراً من الناحية الخلقية وجاء الرحالة العائدون من بلاد « الكفرة » ببعض العقائد والطقوس التي أخذت تنازع العبادات والعقائد المسيحية فأخذت هذه العقائد المتنافسة تصطرع في الأسواق وفي الثغور.

ثم إن الفلسفة نفسها التي كانت في القرن السادس عشر خاضعة لسلطان الدين وخادمة طبعة له همها كله أن تجد أسباباً يقبلها العقل لمبادئ الدين القويم ، قد حررت نفسها في القرن الرابع عشر على أيدى ولهام الأوكهاى ومرسليوس من أهل بدوا وأصبحت في القرن السادس عشر فلسفة زمنية جريئة تجهر بتشككها بقيادة بمبومنشي ومكيافلي وجوتشياردين. وقد أذاع مكيافلي قبل أن يكتب لؤثر رسالته بأربع سنين نبوءة فزع منها القوم قال : لو أن الدين المسيحي قد احتفظ به كما صدر عن مؤسسه لكانت دول العالم المسيحي أكثر اتحاداً وأعظم سعادة مما هي الآن وليس أدل على ضعفه العالم المسيحي أكثر اتحاداً وأعظم سعادة مما هي الآن وليس أدل على ضعفه

من أن أقرب الناس إلى الكنيسة الرومانية التى هى صاحبة السلطة العليا فى هذا الدين هم أقل الناس تديناً. وان من ينعم النظر فى المبادئ التى يقوم عليها هذا الدين ويرى ما بن هذه المبادئ وبين شعائرها الحاضرة وعباداتها من فرق كبير ليحكم من فوره بأن انهيارها أويوم القصاص منها لآت عن قريب ».

# الفصرالخامس

### ما يوخذ على الكنيسة

هل لنا أن نعيد هنا ذكرى النهم التي يوجهها الكاثوليك المخلصون إلى الكنيسة في القرنين الرابع عشر والحامس عشر ؟ إن أول هذه النهم وأشدها هي أنها كانت تحب للمال وأنه كان لها منه أكثر مما يليق بها إذا أرادت لنفسها (\*) الحير وقد وجه مجلس نورنبرج في عام ١٥٢٢ ماثة تهمة منها أنها تمتلك نصف ثروة ألمانيا (٢٣) وقد قدر مؤرخ كاثوليكي نصيب الكنيسة بثلث أموال ألمانيا وخمس أموال فرنسا (٢٠) ولكن مدعياً عومياً في برلمان فرنسا قدر ثروة الكنيسة في عام ١٥٠٢ بثلاثة أرباع أموال فرنسا كلها (٢٠٠ على أننا ليس لدينا من الإحصاءات ما نرجع إليه في هذه التقديرات أما في إيطاليا فإن ثلث شبه الحزيرة بطبيعة الحال كان ملكاً للكنيسة ونعني به الولايات البابوية ، هذا فضلا عما كان لها من الأملاك القيمة في غير تلك الولايات (\*\*)

وكان لتجمع الثروة فى يد الكنيسة ستة أسباب . أولها أن معظم من كانوا يوصون بأموالهم عند وفاتهم كانوا يتركون لها بعض المال وقاية لهم من نار جهتم ، وإذا كانت الكنيسة هى التى تشرف على عمل الوصايا وإثباتها فإن

<sup>( ﴿ )</sup> يقول باستور في كتابه تاريخ البابوات الجزء السابع ص ٢٩٣ ما يأتي :

ان من أسباب سقوط الكنيسة الألمانية ثراءها الفاحش الذي كانت زيادته غير المشروعة مما أثار حسد غير رجال الدين وبغضهم كماكان له أسوأ الأثر في رجال الكنيسة أنفسهم .

<sup>(\*\*)</sup> ان معظم الكفايات في أي مجتمع تنحصر في عدد قليل من الرجال ولهذا فإن معظم الطيبات والاستيازات والسلطات تستحوذ عليها ان عاجلا أو آجلا أقلية من الرجال . ولقد تجمعت الشروة في يد الكنيسة في العصور الوسطى لأنها كانت تقوم بأعمال خطيرة وكان يقوم على خدمها أقدر الرجال . وكان الإصلاح الديني من بعض نواحيه عبارة عن إعادة توزيع هذه الثروة التي تركزت بطبيعة الحال وذلك باستيلاء غير رجال الدين على ثروة الكنيسة وإيراداتها .

رجالها كانوا في وضع يمكنهم من تشجيع أمثال هذه الوصايا . وثانها ان أملاك الكنيسة كانت أكثر أماناً من كل ما عداها من انهاب اللصوص والحنود والحكومات ، ولهذا فإن بعض الناس كانوا ينزلون عن أراضهم للكنيسة ليأمنوا عليها من ذلك النهب ثم يتملكونها هم منها بوصفهم عمالا للكنيسة عليها على أن يؤول كل ما لهم من حقوق إلى الكنيسة بعد موتهم . ومنهم من كان يوصى ببعض أمواله أوبها كلها للكنيسة مشترطين ان تمدهم بما يلزمهم في حالتي المرض والشيخوخة فكانت الكنيسة بذلك تضمن لهم أماناً من الفقر في حالة العجز عن الكسب . وثالث هذه الأسباب أن الذين اشتركوا فى الحروب الصليبية قد باعوا إلى الهيئات الدينية أرضهم أورهنوها لها أونزلوا لها عنها كي محصلوا على ما يلزمهم من المال في مغامرتهم. ورابع هذه الأسباب ان مئات الآلاف من الأفدنة قد آلت إلى الكنيسة لأن طوائف الرهبان هي التي أصلحها . وخامسها ان ما تمتلكه الكنيسة من الأرض لا يمكن ان ينتقل إلى غير ها \_ فلا بمكن أن يبيعه أو ينزل عنه أحد من رجالها إلا بوسائل غاية في التعقيد تجعل هذا في حكم المستحيل. وآخر هذه الأسباب أنَّ أملاك الكنيسة كانت في العادة معفاة من الضرائب التي تفرضها الدولة على سائر الأملاك وإن كان بعض الملوك يرغمون رجال الدين على أداء بعض الأتاوات أو مجدون ذرائع قانونية لمصادرة أجزاء من ثروة الكنيسة غير مبالين بما يصبه عليهم رجال الدين من اللعنات ، ولو أن أملاكالكنيسة أو الإيراد الناتج منها أو التبرعات التي لا حصر لها والتي كانت ترد إليها من المؤمنين برسالتها قد بقيت داخل حدود البلاد التي ينتمي إليها المتبرعون أو التي توجد فيها هذه الأملاك لكان تذمر الحكام في أوربا الشمالية أقل شدة مما شاهدناه ، أما وان هذه الثروة لم تبق داخل تلك الحدود فإن منظر الدّهب الذي كان ينساب بآلاف الطرق من أوربا الشهالية إلى رومة كان مما يشر حنق هوُلاء الحكام .

أما الكنيسة فقد كانت تحسب أنها العامل الأكبر في المحافظة على الأخلاق، والنظام الاجماعي ، والتربية والأدب ، والعلم ، والفن ، وكانت الدولة تعتمد علمها فى القيام بهذه المهام ، وكان القيام بها يتطلب نظاماً واسعاً كثير النفقة ، وكان لابد لها في الحصول على هذا المال من أن تفرض الضرائب وتجيى الرسوم ، ذلك أن الكنيسة هي الأخرى لا ممكن أن تحكم بالصلوات والأدعية . وكان كثير من الأساقفة حكاماً مدنيين وكنسيين في أقالعمهم ، وكانت السلطات غمر الدينية هي التي تعنن معظم أولئك الأساقفة تختارهم من بن أعيان البلاد الذين اعتادوا معيشة الترف والتحرر من قيود الأخلاق ، فكانوا يفرضون الضرائب وينفقون مواردها كما يفعل الأمراء وكانوا أحياناً بجللون بالعار ذكرى القديسين بارتداء الدروع وقيادة الحند في الحروب . وقلما كان الكرادلة يختارون لتديبهم وتقواهم بل كانوا نختارون عادة لنرومهم أو لصلاتهم السياسية أولكفايتهم الإدارية ، ولم يكونوا يرون أنفسهم رهباناً مقيدين بأبمان أقسموها وإنما كانوا يرون أنفسهم شسيوخا ورجال سياسة في دولة غنية قوية ، ولم يكونوا في كثير من الأحيان قساوسة ، ولم يكونوا يسمحون لقلانسهم الحمراء أن تحول بيهم وبين الاستمتاع بمباهج الحياة (٢٦) وقصارى القول أن الكنيسة قد أنستها حاجات السلطة وما يلزمها من المال ماكان عليه الرسل الأولون من زهد وفقر.

وإذا كان خدم الكنيسة رجال دنيا لا رجال دين فإنهم لم يكونوا فى كثير من الأحيان يقلون جشعاً عن موظفى الحكومات فى أيامهم . فقد كان الفساد قانون ذلك العصر وطبيعة أهله ، وكانت المحاكم المدنية تشترى بالمال ولسنا نجد فى انتخاب البابوات كلهم ما يضارع فى الرشوة ما حدث فى انتخاب شارل الحامس امبراطوراً . وإذا ما استثنينا هذا الانتخاب وحده فإن أضخم الرشاوى فى أوربا هى التى كانت تقدم إلى محاكم رومة(٢٧) لقد كانت رسوم معقولة محددة تفرض نظر الحدمات التى تقوم بها المحكمة

البابوية العليا ، ولكن جشع موظفيها رفع هذه الرسوم إلى أكثر من قيمتها القانونية عشرين ضعفاً (٢٨) وكان من المستطاع التحلل من الأوامر الدينية كلها تقريباً وقلما كانت هناك خطيثة لا مكن غفرانها إذا كان الثمن الذي يودى لذلك مغرياً . وليس أدل على ذلك من أن اينياس سلفيوس كتب قبل أن بجلس على كرسي البابوية يقول إن كل شيء في رومة يباع بالمال وان لا شيء فيها يمكن الحصول عليه بغير المال (٢٩) وأشد من هذا ما قاله سفنرولا بعد جيل من ذلك الوقت بشيء من المبالغة التي .تصحب الغضب على الدوام ، وهو وصف كنيسة رومة بأنها عاهر تبيع نفسها بالمال (٣٠) ومثل هذا ما قاله ارزمس بعد جيل آخر وهو ( ان العار الذي بجلل المحكمة البابوية العليا قد وصل إلى ذروته (٢١) . ثم انظر إلى ماكتبه بستور ، إن الفساد المتأصل قد استحوذ على حميع موظني الإدارة البابوية كلهم تقريباً... فالهبات التي لا محصى عددها واغتصاب الأموال مختلف الأساليب قد فاق كل ما يتصوره العقل يضاف إلى هذا أن الموظفين أنفسهم كانوا يزورون العقود ويتبادلونها . فلا عجب والحالة هذه إذا علت الشكوى من خميع أجزاء العالم المسيحي مما كان يرتكبه الموظفون البابويون من رشوة وفساد واغتصاب للأموال(٣٢) .

ولم يكن مألوفاً أن يرقى ذوو الكفايات المعدمون فى مناصب الكنيسة فى القرن الحامس عشر ، فقد كان كل منصب تقريباً يتطلب رشوة الموظفين الأعلين فيها رشاوى تختلف بين المبالغ الصغيرة لنيل منصب القساوسة ، والرشاوى الضخمة التى يؤديها كثير من الكرادلة لكى يرقوا إلى هذا المنصب لما يتطلب التملق الحنى للأعلياء . وكان من الأساليب المحببة للبابوات المخمع المال بيعهم مناصب الكنيسة ، وكان هذا فى عرف البابوات هو تعيين أشخاص يرجى أن يسهموا بالكثير من المال فيا تحتاجه الكنيسة من نفقات منحهم ألقاب شرف فخرية قد تصل إلى لقب الكردنال نفسه ، من ذلك

ان اسكندر السادس أنشأ ثمانين منصباً جديداً وقبض ٧٦٠ دوقة (١٩٠٠٠ دولار) من كل شخص عين في منصب من هذه المناصب. وأنشأ يوليوس الثاني و بجمعاً ، أو مكتباً مؤلفاً من ١٠١ أمين أدوا له مجتمعين ٢٤٠٠٠ دوقة ثمناً لهذه المناصب ، ورشح ليو العاشر ٢٠ من الحجاب و١٤١ من الأتباع في القصر البابوي واستحوذ منهم على ٢٠٢٠٠ (٢٣٥) دوقة وكان معطى هذا المال وآخذه يرون أن الأموال التي تبتاع بها هذه المناصب ليست إلا أقساطاً ثانوية في عقود تأمين ، أما لوثر فلم يكن يرى فيها إلا أنها بيع من أدنأ البيوع للمناصب الكنسية.

وكان صاحب المنصب في آلاف من الأحوال يعيش بعيداً عن مقر منصبه ـــ الابرشية أو الدير أو الأسقفية ــ التي كان إيرادها ثمناً لكدحه أووسيلة لترفه وكان محدث في بعض الأحيان أن يكون شخص واحد هو القائم بالعمل في كثير من هذه المناصب. من ذلك مثلا ان الكردنال روريجو بورجيا النشيط (الذي صارفها بعد اسكندر السادس) قد وهب عدة مناصب مختلفة كانت تدر عليه ٧٠٠٠٠ دوقة (١,٧٥٠,٠٠٠ دولار) في العام وأن عدوه الألد الكردنال دلاروفىرى (الذي صار فيما بعد يوليوس الثاني ) قد كان في وقت واحد كبر أساقفة افنيون واسقفا لبولونيا ولوزان وكوتانس ، وقفيير ، ومندى واستيا ونيليتورى ورئيساً لديرى نونان تولا وجبروتا فراتا(٢٤) . كان في وسع الكنيسة بالحمع بين هذه المناصب أن تؤدى مرتبات كبار موظفيها التنفيذيين وان تنفح بالهبات السخية فى كثير من الأحيان الشعراء والعلماء وطلاب العلم . وها هو ذا بترارك الناقد الشديد لبابوات افنيون كان يعيش من مرتبات المناصب الهينة المحزية التي منحه إياها أولِئك البابوات ، وها هو ذا ارازمس الذي سخر من مثات السخافات الكنسية وهجاها الهجو اللاذع كان يقبض معاشآً منتظا من الكنيسة ، وكوبر نيكاس الذي أصاب كنيسة الصرر الوسطى بأعظم الأضرار قد ظل سنين

طوالا يعيش من أموال الكنيسة التي لم تكن تتطلب منه إلا القليل من الأعمال التي تحول بينه وبين أعماله العلمية (٣٥) .

ولم يكن هذا التعدد في المناصب أخطر الهم التي وجهت للكنيسة بل كان أخطر منه ما الهم به رجال الدين من فساد في الأخلاق . وها هو ذا واحد منهم هو أسقف تورشيلو (١٤٥٨) يقول: ان أخلاق رجال الدين فاسدة يشمئر منها العلمانيون (٢٦) . وأصبح المنتمون إلى طوائف الرهبان الأربع التي أسست في القرن الثالث عشر – وهي طوائف الفرانشيسكان والدمنيك ورهبان الكرمل ، والاوغسطينين أصبح المنتمون إلى هذه الطوائف كلها ما عدا الأخيرة منها مستهرين في أخلاقهم شديدي الاستخفاف التي وضعها منشئوها الأولون المتحمسون أشد مما تطيقه الطبيعة البشرية التي وضعها منشئوها الأولون المتحمسون أشد مما تطيقه الطبيعة البشرية التي أخذت تتحرر شيئاً فشيئاً من محاوف ما وراء الطبيعة . وإذ كان آلاف الرهبان والإخوان قد استغنوا عن العمل اليدوى بفضل ما تجمع لهم من المال الكثير ، فقد أهمل هؤلاء الحدمات الدينية وخرجوا من صوامعهم وها هو ذا راهب من الدمنيك يدعي جون بروميارد من رهبان القرن الرابع عشر يقول عن إخوانه الرهبان :

إن أولئك الذين من واجبهم أن يكونوا آباء للفقراء . . . يشهون ألذ الطعام ، ويستمتعون بنوم الضحي . . . ويمنون على الناس محضورهم صلاة الصباح أو القداس . . . وتراهم مهمكين في الطعام والشراب إذا لم نقل في الدنس والأقذار ، حتى لقد أصبحت مجامع رجال الدين مواحير للفجار ومجتمعات من مهرجين (٢٧) .

وكرر أرازمس تلك النهمة نفسها بعد مائة عام من ذلك الوقت فقال: ﴿ ان كثيراً من أديرة الرجال والنساء قلما تختلف عن المواخير العامة (٢٩٠) » . ولسنا ننكر أن بترارك قد رسم صورة طيبة لما كان يسود دير الكرثوذيين الذى كان أخوه يعيش فيه من حسن نظام وتتى وأن كثيرا من الأديرة فى هولندا وغربى ألمانيا قد احتفظت بروح الدرس والصلاح التى تألفت على أساسها «طائفة إخوان الحياة العامة » وصدر مها كتاب التشبه بالمسيح ، ولكن نيوهانز تريتميوس ، ينس وايرسيها م (حوالى ١٤٩٠) قد ندد برهبان هذا الجزء من ألمانيا المحيط بهر الراين تنديداً عنيفاً أشد العنف فقال :

إن هو لاء الرجال لا يبالون بالأيمان الدينية التي أقسموها . . فإنهم لم يعدوا قط بأن يبروا بها . . . فهم يقضون النهار كله في الحديث القذر ويقضون وقتهم كله في اللعب والنهام الطعام . . وإذا كانوا يمتلكون ثروة خاصة طائلة . . فإن كل واحد منهم يعيش في مسكن خاص به . . وليس فيهم من يهاب الله قط أو يحبه . ولا يفكرون قط في الحياة الآخرة ويوثرون شهواتهم البدئية على مطالب الروح . . ويحتقرون ما أقسموا عليه من النزام الفقر ويجهلون يمين العفة وينقضون يمين الطاعة . . وإن رائحة أقذارهم لتحيط مهم من كل الجوانب(١١) ،

ولما أرسل جاى جوينو من قبل البابا لإصلاح أديرة البندكتين في فرنسا كتب بعد عودته تقريراً يبعث الغم والاكتئاب في النفوس (١٥٠٣) قال فيه إن كثيراً من الرهبان يلعبون الميسر ويكثرون من السباب ، ويتر ددون على الحانات ، ويتسلحون بالسيوف ، ويجمعون الأموال « ويحيون حياة السكيرين » ، وهم أكثر تعلقاً بالدنيا من رجال الدنيا أنفسهم . . ولو أنني أردت أن أقص كل ما وقعت عليه عيناى لملأت بذلك صفاً طوالا(٢١٠) . وقد كانت نتيجة الفوضي المضطردة النماء في الأديرة أن أهمل الكثير أعمال الصدقات والحدمة في المستشفيات والقيام بشئون التعليم وهي الأعمال العظيمة الحليقة بالإعجاب التي استحقوا من أجلها ثقة الناس وتأييدهم (٣٠٠) . ويقول البابا ليو العاشر (١٥١٦) « لقد وصل اضطراب الأمور في أديرة ويقول البابا ليو العاشر (١٥١٦) « لقد وصل اضطراب الأمور في أديرة

فرنسا وحياة الاستهتار التي يحياها الرهبان إلى حد لم يبق لهم معه أى احترام عند الملوك أوالأمراء أو المتدينين من الناس<sup>(13)</sup> وقد أجمل مؤرخ كاثوليكي وصف هذه المفاسد كلها كما رآها في عام ١٤٩٠ ، ولعله كان مبالغاً بعض الشيء في قسوته فقال:

اقرأ ما يفيض به ذلك العهد من أدلة وشواهد – طرائف تاريخية وتعنيف ينطق به رجال الأخلاق ، وهجاء يكتبه العلماء والشعراء ، ومراسيم بابوية ومجامع دينية مقدسة – ماذا تجد في هذه كلها ؟ انك لتجد فيها نفس الحقائق ونفس الشكاوى . . التحرر من حياة الأديرة ومن النظام والأخلاق الكريمة وما أكثر ما تجد في الأديرة من لصوص وفسقة ، وإذا شئت أن تدرك ما في هذه الأديرة من فوضى فعليك أن تقرأ ماكشفت عنه البحوث القضائية من تفاصيل الحالة الداخلية للكثرة الغالبة من الأديرة الكبيرة . . . ولقد بلغت المساوئ المنتشرة في أديرة الكرثوذيين درجة أصبحت معها الراهبات فقد اختفت فيها حياة الرهبنة عن آخرها . . . فاستحالت دور العبادة بسبب هذه المساوئ كلها بؤراً الفساد وسوء النظام (٥٠٠) .

أما رجال الدين غير المنتمين إلى طوائف الرهبان ، فكانوا خيراً من الرهبان والإخوان ، إذا تساهلنا في عادة التسرى التي كانت شائعة بينهم ، وكانت أكبر آثام قسيس الابرشية هي جهله (٢٦٠ ولكنه لم يكن يتقاضي إلا القليل الذي لا غناء فيه من الأجر وكان يرهق بالعمل ومن أجل هذا لم يكن بجد من الوقت أوالمال ما يعينه على الدرس ، وتدل التقوى الشائعة بين عامة الشعب على أنه كثيراً ماكان محبوباً مبجلا . وكثيراً ماكان هؤلاء القساوسة يحنثون بقسمهم الكهنوتي على أن يلتزموا العفة والطهارة ، في نور فولك بانجلترا مثلا نظرت المحاكم في ثلاث وسبعين تهمة خاصة بعدم العفة في عام ١٤٩٩ ، وكان منها في عشم تسمة موجهة إلى رجال الدين ،

وفى ريبون كانت أربع وعشرون تهمة من ١٢٦ موجهة إلى رجال الدين ، وفى لامبث كانت تسع تهم من ثمان وخسين موجهة إلى رجال الدين ، ومعنى هذا ان ثلاثاً وعشرين فى المائة من مجموع هذه النهم موجهة إليهم مع أن رجال الدين كلهم كانوا فى أغلب الظن أقل من اثنين فى المائة من مجموع السكان (٤٧) . ومن رجال الدين من كانت لهم صلات جنسية بالتائبات من النساء (٤٨) . وكان للآلاف من القساوسة حظايا ، وفى ألمانيا كان لهم كلهم تقريباً (٤٩) وفى رومة كان هذا هو الأمر المتبع المألوف ، وتقدر بعض التقارير عدد العاهرات فيها بسبعة آلاف من بين السكان الذين لم يكونوا يزيدون على مائة ألف (٥٠) . وها هو ذا مؤرخ كاثوليكي يقول :

لا غرابة وتلك حال أعلى طبقات رجال الدين أن تنتشر الرذيلة وينتشر الشذوذ باختلاف أنواعه بين طوائف الرهبان المنتظمة وبين القساوسة من غير الرهبان وان يزداد هذا الانتشار يوماً بعد يوم. قصارى القول أن الفضيلة قد فقدت معناها على وجه الأرض. ولكن من الحطأ أن نظن أن فساد رجال الدين كان أسوأ في رومة منه في غيرها من المدن ، ذلك أن لدينا أدلة تثبتها الوثائق على فساد أخلاق القساوسة في كل بلد تقريباً من بلدان شبه الحزيرة الإيطالية . فلا عجب ، كما يقول كاتب معاصر والحزن يملأ قلبه إذا كان نفوذ رجال الدين قد أخذ ينقص تدريجاً وإذا كان الناس لا يكادون يظهرون أي احترام مهماقل لرجال الدين في كثير من الأقطار ذلك ان الفساد قد انتشر بينهم إلى حد أصبحنا نسمع معه اقتراحات يبديها البعض بالسهاح للقساوسة بالزواج (١٥٠) .

ويجدر بنا أن نقول انصافا لهؤلاء القساوسة غير المتعففين أن التسرى الشائع بينهم لم يكن يعد دعارة بل إنه يكاد يكون تمرداً عاماً على قانون العزوبة التى فرضها البابا جريجورى السابع (١٠٧٤) على رجال الدين وأرغمهم علمها إرغاماً. ولقد أخذ كهنة الكنيسة الرومانية يطالبون بأن

يسمح للقساوسة بالزواج شأنهم في ذلك شأن أمثالهم من كهنة الكنيسة الأرثوذكسية اليونانية والروسية فقد ظلت هذه الكنيسة تسمح لقساوستها بالزواج بعد الانشقاق الذي حدث في عام ١٠٥٤ ، وإذ كان قانون الكنيسة الكاثوليكية لم يسمح لهم مهذا فقد لحأوا إلى عادة النسرى . وها هو ذا هاردون أسقف انجر يقول في تقرير له ( ١٤٢٨ ) ان رجال الدين في ابرشيته لم يكونوا يرون في اتخاذ الحظايا إثماً . وأنهم لم يحاولوا قط أن يخفوا ذلك عن أعنن الناس (٢٥) . وكان في بومرانزا ١٥٠٠ حالة من هذا النوع يعترف الأهلون بأنها لاغبار علمها ، بل كانوا يشجعونها ، لأنهم يرونها وقاية لبناتهم وزوجاتهم ، وكان المألوف المتواضع عليه في الاحتفالات العامة أن يعطى مكان الشرف للقساوسة وحظاياهم (٣٥) ، وحدث في شلزويج ان طرد أسقف من كرسيه لأنه حاول أن محرم هذه العادة (نه) (١٤٩٩) . ولما عقد مجلس كنتستانس اقترح الكردنال زيرلا ان تعود الكنيسة فتسمح لرجال الدين بالزواج إذا لم يكن مستطاعاً منعهم من اتخاذ الحظايا ، وقال الإمبر اطور سحسمند في رسالة له إلى مجلس بازل ( ١٤٣١) ان زواج رجال الدين سيصلح من أخلاق الناس بوجه عام (٥٥) ، ونقل المؤرخ بلاتينا أمن مكتبة الفاتيكان عن اينياس سلفيوس قوله ان هناك أسباباً قوية في صالح بقاء رجال الدين عزاباً ، ولكن هنا أسباباً أقوى منها في صالح زواجهم (٥٦) ، وحملة القول ان السجل الأخلاقي لرجال الدين قبل الإصلاح الديني يبدو خبراً مما هو إذا نظرنا إلى عادة اتخاذ الحظايا على أنها تمرد يغتفر لهم ، على سنة مرهقة لا تطيقها الطبيعة البشرية ، ولم تكن عند الحواريين الأولين ، ولا تجرى علمها الكنيسة الشرقية .

أما الشكوى التى أشعلت نار الإصلاح الدينى فى آخر الأمر فقد كانت هى بيع صكوك الغفران . وتفصيلها ان من حق رجال الدين ، السلطات التى خولها المسيح فيما يبدو لبطرس (انجيل متى ١٦ ، ١٩) والتى انحدرت

من بطرس إلى رجال الدين بمقتضى هذه السلطات أن يغفروا للتاثب المعترف بذنوب خطاياه وما يترتب علمها من عقاب فى نار جهنم ، ولكنهم لا يعفون أولئك المذنبين من التكفير عن خطاياهم أثناء حياتهم على ظهر الأرض . على أن الذين يستطيعون أن يثقوا بأنهم بموتون بعد أن يكفروا التكفير الواجب عن ذنوبهم كلها ليسوا إلا قلة صغيرة من الناس مهما اعترفوا بذنوبهم وطهرهم هذا الاعتراف ، إن الذين يستطيعون أن يثقوا بذلك هم قلة صغيرة من الناس ، أما الباقون فلابد أن يكفروا عما بتي من ذنوبهم بأن يقدموا عدداً من السنين في المطهر ، الذي أوجده الإله الرحيم ليكون جحما مؤقتاً لهؤلاء المذنبين . لكن ثمة طائفة كبيرة من الأولياء الصالحين قد كسبوا بفضل خشوعهم وتقواهم واستشهادهم فى سبيل الدين من الفضائل ما نرى في أكبر الظن زيادته على ماكفروا به عن ذنوبهم . وقد خلف المسيح وراءه بموته قدراً لا يحصى من الفضائل ، وهذه الفضائل كما تقول الكنيسة ، مكن أن تعد بمثابة كنز يستمد منه البابا ما يشاء ليمحو جزءا من الآثام التي ارتكها الناس في الدنيا . ولم يكفروا عنهاكل التكفير. وكانت الكفارة التي تضعها الكنيسة تتخذ فى العادة صورة تكرار بعض الأدعية أو إخراج الصدقات أو الحج إلى بعض الأضرحة المقدسة ، أو الاشتراك في حرب صليبية ضد الأتراك أوغيرهم من « الكفرة » . أو التبرع بالمال أو العمل لبعض المشروعات الاجتماعية كتجفيف مستنقع ، أو إنشاء طريق ، أوبناء قنطرة ، أو مستشفى ، أوكنيسة . وكان استبدال غرامة مالية (فدية) بالعقاب البدني سنة مألوفة من عهد بعيد في المحاكم المدنية ، ومن ثم فإن تطبيق هذه الفكرة على صكوك الغفران لم يغضب الناس في بادئ الأمر . وكان التائب المعترف ، إذا أدى هذه الفدية أى إذا خرج عن بعض المال ــ لنفقات الكنيسة تسلم صك غفران جزئي أوكلي ، ولم يكن هذا الصك ليجيز له أن يرتكب ذنوباً جديدة ، بل يمكنه من أن ينجو مماً ،

أو شهراً ، أوعاماً من عذاب المطهر ، أو أن يعنى من جميع المدة التي كان لابد له أن يقضيها في عذاب المطهر عقاباً له على ذنوبه لولا هذا الصك ، ولم يكن الصك ليعنى من جريمة الإثم ، أما هذه الحريمة فقد كانت تعنى حين يغفر القس ذنب التائب النادم أثناء الاعتراف قبل الموت . فصك الغفران ، والحالة هذه ، معناه أن تمحو الكنيسة بعض العقوبات الدنيوية (أي غير الأبدية) التي يتعرض لها صاحب الخطايا التي غفر أثمها أثناء علية الكفارة .

وسرعان ما تبدل شأن هذه النظرية البارعة المعقدة بفضل سذاجة الناس أو شراهة الغافرين الذين عهد إليهم توزيع صكوك الغفران أو ادعوا لأنفسهم حق توزيعها . وإذكان يسمح لهؤلاء الموزعين أن يحتفظوا لأنفسهم بجزء مما تدره من المال ، فقد أغفل بعضهم الإصرار على توبة من يبتاعون الصكوك ، أو اعترافهم بذنوبهم ، أو صلواتهم ، وتركوا لهم حريتهم الكاملة في أن يفسروا الصكوك بأنها تعفيهم من التوبة ، ومن الاعتراف ، ومن الغفران على يد القساوسة ، وبأنهم يستطيعون الاعتماد كل الاعتماد تقريباً على ما يقدمون من المال . وقد وصل الأمر حدا جعل تومس جسكونى مدير جامعة اكسفورد مجأر بالشكوى ويقول :

يقول المذنبون في هذه الأيام : « لست أبالي كم ارتكب من الذنوب أمام الله لأن من السهل على أن أتخلص من كل ذنوبي ومما يترتب عليها من العقاب بالمغفرة وصكوك الغفران يمنحني إياها البابا الذي ابتاعهامنه مستورة نظير أربع بنسات أو ست كاني اكسبها في لعبة تنس مع من في مقدرته أن يمنح هذا الغفران » . ذلك أن بائعي هذه الصكوك يطوفون بالبلاد ويفرقون خطابات بالمغفرة نظير بنسين تارة ونظير جرعة من الحمر أو الحعة تارة أخرى . . . بل إنهم يعطونها نظير استثجار عاهر أو نظير الحب الدنس (٧٥) ، لقد ند البابوات بونيفاس التاسع في عام ١٣٩٧ ،

ومارتن الخامس في عام ١٤٢٠ وسكستس الرابع في عام ١٤٧٨ ــ أكثر من مرة بهذه المساوئ وهذا الحطأ في التفكير ولكن حاجتهم إلى المال كانت أشد من أن يستطيعوا معها السيطرة المحدية على هذه العادات السيئة . وكثيراً ما أصدروا القرارات لأسباب عدة يتحير الفكر فيها مع إيمان رجال العسلم مهذه النظرية وانهموا الكنيسة بأنها تستغل سذاجة الناس وآمالهم استغلالا بجللها بالعار(٥٨) وكانت اللغة الرسمية في بعض هذه الحالات كالصكوك التي عرضها يوليوس الثاني في عام ١٥١٠ أوليو العاشر في عام (١٥١٣) تحمل من المعانى ما مكن تفسيره تفسيراً مالياً خالصاً (١٥٩). وقد وصف أحد الرهبان الفرنسيس من ذوى المراتب العليا وهو غاضب أشد الغضبكيف كانت الصناديق توضع في كنائس ألمانيا كلها لتتلقى الأموال من الذين لم تمكنهم ظروفهم من الذهاب إلى رومة ليشهدوا الاحتفال الذي أقيم فيها عام ١٤٥٠ فاستطاعوا الآن أن تغفر لهم جميع ذنوبهم بالمال يلقونه في الصناديق ثم حذر الألمان قبل أن يحذرهم لوثر بنصف قرن فقال لهم ان صكوك الغفران وغيرها منالوسائل تستنزف مواردهم وتنقلها إلى رومة(٢٠٠٪ وحتى رجال الدين أنفسهم كانوا يشكون من أن صكوك الغفران كانت تقتنص الأموال إلى خزائن البابوات وكان خليقاً مهذه الأموال أن تستخدم فى الأغراض الكنسية المحلية(٦١) ويلخص مؤ رخ كاثوليكي هذا الموضوع كله بصراحة خليقة بالإعجاب فيقول:

ان المساوئ ذات الصلة بصكوك الغفران تنشأ كلها تقريباً من سبب واحد وهو أن المؤمنين بعد أن يشهدوا مراسم التكفير وهي الشرط المقرر المعترف به لنيل المغفرة ، يطلب إليهم أن يقدموا من المال ما يتناسب مع ثرائهم وبذلك أصبح المال الذي يؤدي للأعمال الخيرية وهو الذي يجب أن يكون من الأعمال النافلة التي لا يلزم بها إنسان ، أصبح هذا المال في بعض الحالات هو الشرط الأساسي لغفران الذنوب . . وكثيراً ما أصبح بعض الحالات هو الشرط الأساسي لغفران الذنوب . . وكثيراً ما أصبح

المال لا العمل الصالح هو الغاية المقصودة من الغفران ولسنا ننكر أن العبارات التي صيغت فيها قرارات البابوية يخيل إلى الإنسان معها أنها لا تحيد مطلقاً عن عقائد الكنيسة وان الاعتراف والندم والأعمال الصالحة المنصوص عليها في هذه العقائد هي الشرط الأساسي لنيل المغفرة ، إلا أن الحانب المالى كان يبدو واضحاً في جميع الأحوال وكان للهبات المالية المقام الأول في هذا الأمر كله مما يسربل الكنيسة بالعار ويجعلها مضغة في الأفواه . اتخذت صكوك الغفران شيئاً فشيئاً صورة الصفقات المالية ، وأدى هذا إلى كثير من النزاع بين السلطات الزمنية التي كانت تتطلب على الدوام حظها من هذه الموارد (٢٦٥)

ولايقل عن بيع صكوك الغفران دلالة على حب الكنيسة للمال قبولها أو طلبها المال أو الهبات أو الوصايا نظير تلاوة الأدعية والصلوات التي يقولون إنها تقصر المدة التي تقضيها روح الميت في المطهر لتعاقب عن ذنوبها وكان الصالحون الأتقياء من الناس يخصصون من أموالهم جزءاً كبيراً لهذا الغرض لتنجو به روح قريب لهم أو ميت فارق الحياة الدنيا أو ليقصروا المدة هم أنفسهم في المطهر بعد موتهم أو يلغوها إلغاء تاماً . ولهذا أخذ الفقراء يشكون من أن عجزهم عن أداء الأموال نظير الأدعية والصلوات أو لابتياع صكوك الغفران بجعل الأهنياء على الأرض لا الوادعين هم الذين يرثون ملكوت السموات ، ولقد كان كوليس حصيفاً حين امتدح المال لأن «من عمتلك المال يستطيع نقل الأرواح إلى الحنة » كما قال (١٣٠).

وازدادت الشكاوى من الكنيسة فبلغت ألفاً أو تزيد فقد غضب غير رجال الدين من إعفاء الكهنوت من الحضوع لقوانين الدولة ومن معاملة المحاكم الكنسية للمذنبين من رجال الدين باللين الذى يعرض الدولة لأشد الأخطار . وها هو ذا مجلس نورنبرج يعلن فى عام ١٥٢٢ أن المدعى من عير رجال الدين لا يمكن أن ينال العدالة إذا كان المدعى عليه من رجال

الكنيسة وكان التقاضى أمام محكمة كنسية وقال منذراً إنه إذا لم يخضع رجال الدين للمحاكم الزمنية فسيثور الناس على الكنيسة في ألمانيا ثورة عاصفة (١٤٠٠)، وجدير بنا أن نقول إن هذه الثورة كانت قد قامت بالفعل قبل ذلك الوقت. وكان من الشكاوى الأخرى ابتعاد الدين عن الأخلاق الكريمة وتوكيد المعقيدة والإيمان بدلا من توكيد المسلك الطيب ، (وان كان المصلحون من هذه الناحية أشد إثما من الكنيسة نفسها ) وجعل الدين مقصوراً على المراسم والطقوس ، والتعطل العديم النفع والعقم المظنون بين الرهبان ، واستغلال سذاجة الشعب بعرض المخلفات الزائفة والمعجزات الكاذبة وسوء استخدام الحرمان الديني واللعنة الدينية والرقابة التي يفرضها الكهنة على المطبوعات والتجاء محكمة التفتيش إلى أشد ضروب القسوة والتجسس على الناس وسوء استخدام الأموال التي حمعت لإعداد الحملات الصليبية على الأتراك وتوجيهها إلى أغراض أخرى ، ومطالبة الكهنة المنحطين إلى هذا الدرك وتوجيهها إلى أغراض أخرى ، ومطالبة الكهنة المنحطين إلى هذا الدرك ما عدا عملية التعميد .

وقد تجمعت كل هذه العوامل السالفة الذكر فكانت سبباً فى ابتعاد أوربا عن الكنيسة الكاثوليكية الرومانية فى بداية القرن السادس . ويقول باستور فى ذلك « ان احتقار غير رجال الدين وكراهيهم للكهنة الفاسدين كان من أقوى العوامل فى مروق الكثيرين من الدين (١٥٠) » وشكا أحد أساقفة لندن فى عام ١٥١٥ من أن الناس يميلون إلى الإلحاد ميلا بلغ من سوء العاقبة والانحطاط حداً جعلهم . . ينددون بكل رجل من رجال الدين وان لم يكن يقل طهراً وبراءة عن هابيل »(٢٦٠) وها هو ذا ارازمس نفسه يقول ان لقب قس أو كاهن أو راهب أصبح يعد من أشد الإهانات (٢٧٠) وفى مدينة فيينا أصبح منصب القس فى العشرين سنة السابقة على الإصلاح لا يجد من يشغله مع أنه كان قبل ذلك الوقت خير ما يرغب فيه الأهلون (١٨٠)

ولهذا كله رفع الناس عقبرتهم في حميع أنحاء العالم المسيحي اللاتيني مطالبين بإصلاح « الكنيسة إصلاحاً يشمل رأسها وأعضاءها حميعاً » . وكان الإيطاليون المتحمسون الثاثرون أمثال ارنلد الىريشيائى ويواقم الفلورى ، وسفترولا الفلورنسي قد هاحموا مساوئ الكنيسة دون أن نحرجوا على المذهب الكاثوليكي ولكن اثنين منهم مع ذلك قد حرقوا وهم على قيد الحياة ، غير أن الكاثوليك الصالحين ظلوا يأملون أن يتم الإصلاح على يد أبناء الكنيسة المخلصين الموالين لها وكان الكتاب الإنسانيون أمثال أرازمس ، وكوليت ، ومور ، وبوديه يخشون ما يحدثه الهجوم العلني على الكنيسة من اضطراب أمورها واختلال نظامها ، فقد كفاها ضعفاً أن ظلت الكنيسة اليونانية بعيدة عن الكنيسة الرومانية مصممة على هذا البعد كل التصميم ، وكان كل تمزق في « ثوب المسيح الذي لا درز فيه مهدد كيان العالم المسيحي نفسه بالفناء وكم من مرة حاولت الكنيسة مخلصة في معظم الأحوال أن تطهر صفوفها ومحاكمها وأن تسلك فى شئونها المالية مسلكاً يتفق مع الخلق الطيب ويسمو على أخلاق غير رجال الدين في تلك الأيام . ولطالما حاولت الأديرة أن تعود إلى قواعد نسكها القديم ولكن طبيعة الإنسان كانت تنقض كل ما يوضع من الدساتىر وحاولت المحالس إصلاح الكنيسة ولكن البابوات عارضوها فأخفقت في أغراضها ، وحاول البابوات أنفسهم أن يقوموا بذلك الإصلاح ولكن الكرادلة ورجال الإدارة البابوية هزموا أولئك البابوات ولقد شكا ليو العاشر نفسه في عام ١٥١٦ والحسرة تملأ قلبه من إخفاق هذه المحاولات ولسنا ننكر أن بعض المستنبرين من رجال الكنيسة أمثال نقولاس الكوزائى قد حققوا بعض الإصلاحات المحلية ، ولكن هذه الإصلاحات نفسها كانت قصرة الأجل . وأثار التنديد عمايب الكنيسة والتشنيع علمها من أعدَائها ومحبيها على السواء ، ثاثرة المدارس واضطربت له المنابروفاضت به كتب

الأدب ، وأخذ يزداد يوماً بعد يوم وعاماً بعد عام ويستقر فى ذاكرة الناس ويستثير غضبهم حتى قضى على ماكان للكنيسة فى قلوب الناس من احترام وماكان باقياً من تقاليد واكتسحت أوربا ثورة دينية عارمة كانت أوسع مدى وأعمل أثراً من جميع الانقلابات السياسية التى حدثت فى أيامنا الحاضرة .

### الباب الث ني

انجلترا: ويكلف، وتشوسر، والعصيان الكبير

12 .. - 14.4

## الفصل لأول الحكومة

أقسم ادوارد الثانى الملك السادس من آل بلانتجت فى الخامس والعشرين من فبراير سنة ١٣٠٨ أثناء تتوبجه الراثع أمام رجال الدين والنبلاء المحتمعين فى دير وست منستر ، القسم الذى تطلبه انجلترا فى كبرياء من حميع ملوكها .

كبير أساقفة كنتربرى : سيدى هل تمنح أهل انجلترا وتحتفظ لهم وتوكد لهم بقسمك القوانين والعادات التي منحها إياهم ملوك انجلترا الأقدمون أسلافك الصالحون المتدينون وخاصة القوانين والعادات والامتيازات التى منحها لرجال الدين وللشعب سلفك الملك العظيم القديس ادوارد؟

الملك : إنى أمنحهم إياها وأعدهم بها .

كبير الأساقفة : سيدى هل تؤيد أمام الله وأمام الكنيسة المقدسة لرجال الدين وللشعب السلم رالوثام فى سبيل الله بكل مالك من قوة .

الملك : نعم سأو يدها .

كبير الأساقفة : سيدى هل تعمل على أن تكون حميع أحكامك متصفة بالعدالة الحقة والمساواة والحزم والرحمة والصدق وتسعى لها مجميع قواك.

الملك : سأفعل ذلك ه

كبير الأساقفة: هل تعد بأن تستمسك بالقوانين والعادات الصالحة

التي قد تختارها بلادك وأن تحافظ عليها وهل تدافع عنها وتقويها تكريماً لله وتعظيه له بأقصى ما لديك من قوة ؟ .

الملك : أوافق على ذلك وأعدبه<sup>(١)</sup> .

وبعد أن أقسم الملك على ذلك ومسح بالزيت المقدس وكرس حسب الأصول المرعية عهد بالحكم إلى موظفين مرتشين عاجزين وصرف حياته في اللهو مع بيرزجافستون الغلام الذي كان يعشقه . لهذا ثار عليه أعيان البلاد وقبضوا على جافستون وذيحوه (١٣١٢) وأخضعوا ادوارد وانجلترا لحكم الأقلية الثرية والإقطاعية . ولما عاد ادوارد بجلله الحزى والعار بعد أن هزم على أيدى الاسكتلنديين في بنوكبيرن (١٣١٤) أخذ يواسي نفسه عب جديد هو حب هيو المبذر الثالث . وتآمرت زوجته ازابلا الأميرة الفرنسية التي أهملها مع عشيقها روجردي مورتمر على خلعه عن العرش (١٣٢٦). أموارد الثالث ماكاً على انجلترا وهو في الحامسة عشرة من عره .

وكانت أهم الحوادث في تاريخ انجلترا في ذلك العهد وأعلاها قدراً هو أن تقررت في عام ١٣٢٧ سابقة تحم موافقة حمية وطنية على كل قانون تسته الحكومة كي يصبح نافذاً مشروعاً . فقد جرت سنة الملوك الإنجليز منذ زمن طويل إذا ألزمهم الحاجة أن يدعوا للاجتماع «مجلس الملك» المؤلف من كبار الأعيان ورجال الدين . فلما كان عام ١٢٩٥ كان ادوارد الأول محارب فرنسا واستكلنده وويلز فاشتدت حاجته إلى المال والرجال فأمر «كل مدينة ، وكل بلدة كبرة أن تبعث باثنين من مواطنها الأحرار وكل إقليم أومقاطعة بأن ترسل فارسين (أقل درجة من النبلاء) إلى حمية وطنية يتألف مها هي ومجلس الملك أول برلمان إنجليزي . وكان الباعث على هذه الدعوة أن المدن على اختلاف أنواعها كان لديها المال وقد يكون عمستطاعاً أن يوافق مندوبوها على إعطائه للملك ، أما المقاطعات والأقاليم مستطاعاً أن يوافق مندوبوها على إعطائه للملك ، أما المقاطعات والأقاليم

فكان فيها الملاك المزارعون الذين يصبحون رماة بالسهام والحراب أقوياء ، وكان الوقت قد حان لإنشاء هاتين القوتين وجعلهما جزءاً من هيكل الحكومة البريطانية . ولم يكن يدعى للديمقر اطية الكاملة . ذلك أن المدن كانت \_ أو أنها ستكون قبل عام ١٤٠٠ \_ قد رفعت عن كاهلها سيادة رجال الاقطاع ، فقد قصر حق الاقتراع فيها على أقلية صغرى من الملاك الذكور . ومعنى هذا أن الأشراف ورجال الدين ظلوا كما كانوا حكام انجلترا ، فقد كانوا هذا أن الأرض الزراعية ويستخدمون فيها الكثرة الغالبة من السكان يم لمكون معظم الأرض الزراعية ويستخدمون فيها الكثرة الغالبة من السكان أما مستأجرين لها أو أرقاء أرض فيها ، وكانوا هم الذين ينظمون قوى البلاد المسلحة ويوجهونها .

واجتمع البرلمان (وهو الاسم الذي سيى به أيام ادوارد الثالث) في القصر الملكى بوست منسر المقابل للدير التاريخي المسمى بهذا الاسم وجلس فيه عن يمين الملك كبير أساقفة كنتربرى ويورك ، والأساقفة الثمانية عشر ، وروساء الأديرة الكبيرة ، وجلس عن يساره مائة بمن محملون ألقاب دوق ، ومركيز ، وايرل ، وفيكونت ، وبارون ، وتجمع ولى العهد ومجلس الملك قرب العرش ، وجلس قضاة المملكة على أكياس من الصوف يذكرهم بأهمية تجارة الصوف لإنجلترا ، وقد جاءوا ليدلوا برأبهم في النقط القانونية . ولما افتتحت الحلسة وقف نواب المدن والفرسان – الذين عرفوا فيا بعد بالعموم – عراة الرووس أمام حاجز يفصلهم عن رجال الدين والأعيان ، وأصبحت الحمعية الوطنية وقتئذ ( ١٢٩٥) لأول مرة مكونة من مجلس أعلى ومجلس أسفل . واستمع القسمان مجتمعين إلى الملك أونائبه وهو يلتي خطاباً (سمى فيا بعد خطبة العرش) يشرح فيه الموضوعات وهو يلتي خطاباً (سمى فيا بعد خطبة العرش) يشرح فيه الموضوعات التي سيدور فيها البحث والقرارات التي يراد إصدارها . ثم انسحب رجال و العموم » ليجتمعوا في قاعة أخرى – كانت هي عادة قاعة اجماع القساوسة في ديروست منستر . وهناك تناقشوا في اقتراحات الملك المعروضة علمهم ،

فلما انتهت مناقشاتهم انتدبوا «متكلما» ليبلغ المجلس الأعلى ما وصلوا إليه من نتائج ، وليعرضوا ملتمساتهم على الملك . ولما انتهت دورة الانعقاد اجتمع المجلسان مرة أخرى ليستمعا إلى رد الملك وليعلنا انفضاض الدورة وكان للملك وحده حق دعوة البرلمان إلى الاجتماع وفض دورة اجتماعاته .

وكان كلا المحلسين يطالب لنفسه بحرية الماقشة ويستمتع بها فى الأحوال العادية . وكانا في كثير من الأحوال يرفعان إلى الحاكم ما يستقر عليه رأيهما بعبارات قوية منطوقة أومكتوبة ، غير أن الحاكم في كثير من الأحوال كان يأمر بسجن من يشتط في نقده . وكانت سلطات البرلمان تشمل من الوجهة النظرية شئون التشريع ، أما من الوجهة العملية فكان وزراء الملك هم الذين يعرضون على البرلمان مشروعات القوانين التي يقرها ، غير أن المحلسبن كثيراً ماكانا يقدمان توصيات وشكاوى ويؤخرون الاقتراع على الأموال المطلوبة حتى تستجاب رغباتهم كلها أوبعضها . وكانت « قوة المال ، هذه هي كلما في أيدى « العموم » من سلاح ، ولكن سلطتهم هذه زاد شأنها حين زادت نفقات الإدارة وثروة المدن . فلم تكن الملكية والحالة هذه ملكية مطلقة أو دستورية فالملك مثلا لم يكن يستطيع تغيير سنة الىرلمان أو سن قانون جديد بنفسه علناً وبطريقة مباشرة ، ولكنه كان خلال معظم العام محكم دون أن يقيده العرلمان ويصدر قرارات تنفيذية لها أثرها في كل ناحية من نوَاحي الحياة الإنجليزيّة . ولم يكن يرقى العرش عن طريق الانتخاب بل عن طريق الوراثة . وكانت ذاته تعد ذاتاً مقدسة ترعاها الحرمات الدينية، وكانت حميع قوى الدين والعادات والقانون والتربية واليمن التي تتلي عند تتوبجه تبث في النفوس طاعته والولاء له . فإذا لم يكف هذا كان قانون الحيانة العظمي ينص على أن يقبض عليه منهماً بعصيان الدولة بجر في الشوارع إلى المشنقة وتنتزع أحشاؤه وتحرق أمام عينيه ثم يشنق بعدئذ(٢).

ولما بلغ ادوارد الثالث الثامنة عشرة من عمره في عام ١٣٣٠ تولى

شئون الحكم بنفسه وبدأ عهداً من أكثر العهود حادثات في تاريخ انجلترا . وقد كتب مؤرخ معاصر له يقول «كان وسيم الخلق ، وكان وجهه كأنه وجه إله<sup>(٣)</sup> ، وقد ظل حتى أضعفه الإسراف فى المسائل الحنسية ملكاً في سمته وفي كل جارحة من جوارحه وكاد مهمل شئون السياسة المحلية لأنه كان محارباً لا حاكماً ، وقد أسلم السلطات إلى البرلمـان وهو راض مغتبط مادام البرلمان يمده بما تحتاجه حروبه من المال . وقد ظل طوال حكمه الطويل يستتزف دماء فرنسا فها كان يبذله من محاولات لضمها إلى تاجه ، لكنه كان مع ذلك رجلا ذا مروءة ، وكثيراً ماكان شهماً مقداماً ، وقد عامل الملك جون الفرنسي حين أسر معاملة يشرف بها بلاط الملك ارثر لو أنها كانت فى أيامه . ولما تم بناء البرج المستدير فى وندسور بعد أن سخر فى بنائه ٧٢٧ رجلا عقد فيه اجتماعاً حول مائدة مستديرة مع المقربين إليه من الفرسان وأقام حفل مثاقفة رأسه بنفسه . ويرى فرواسار قصة لا نستطيع تحقيقها يقول فها أن ادوارد حاول أن يغوى كونتيسة سلزبورى الحسناء، فلما صدته فى أدب ومجاملة أقام حفل ألعاب فروسية لكى يستمتع خلالها مشاهدة حمالها (١) ، وتروى قصة أخرى طريفة ان الكونتيسة ألقت على الأرض بربطة ساق حين كانت ترقص أثناء حفل في البلاط ، فاختطفها الملك من فوق الأرض وقال « فليجلل العار من تخامره فيه فكرة سوء » . وأصبحت هذه العبارة من ذلك الوقت شعار نوط ربطة الساق الذي

أنشأه ادوارد في عام ١٣٤٩.

وأثبتت اليس برز أنها أيسر منالا من الكونتيسة ذلك أنها وإن كانت متزوجة قد استسلمت للمليك النهم ، ونالت في نظير ذلك الاستسلام هبات واسعة من الأرض ، وكان لها عليه من النفوذ العظيم ما جعل البرلمـان يسجل احتجاجه على هذا النفوذ . وصبرت الملكة فيلبا (كما يقول فروسار تابعها المغرم بها ) على هذا كله صبر الكرام ، وسامحته ، ولم تطلب إليه وهي على فراش الموت ألا أن يوفى نما قطعه على نفسه من عهود خاصة بالصدقات وألا تختار لنفسك ، حين يريد الله أن تفارق هذا الغالم قبراً غير أن ترقد إلى جوارى» . ووعدها بذلك « والدمع يترقرق في عينيه » ثم عاد إلى إليس وأعطاها جواهر الملكة .

وخاض غار حروبه بجد وشجاعة ومهارة ، وكانت الحروب تعد وقتئذ أسمى أعمال الملوك وأنبلها ، وكان من يتقاعدون عن الحروب من الملوك بحقرون ، وقد خلع من ملوك انجلترا ثلاثة يتصفون بهذه الصفة ، وكان الموت الطبيعي عاراً لايستطيع معه إنسان ما ان يبني حياً ، إذا جاز لنا أن نتجاوز بعض الشيء عما في هذا القول من مفارقة تاريخية ، وكان كل فرد من أبناء الأسر الأوروبية الشريفة يدرب على الحرب ، ولم يكن يستطيع أن ينال السلطان أو الأملاك إلا بالشجاعة في الحروب والحذق في استعال السلاح . وكان الأهلون يقاسون الأهوال من جراء الحروب ، ولكنهم قلما كانوا هم أنفسهم يخوضون غارها حتى اعتلى هذا الملك العرش ، ونسي أبناؤهم ذكرى آلامها ، وأخذوا يستمعون إلى قصص الفروسية القديمة التي تروى أمجاد الفرسان ، ويتوجون بأحسن الأكاليل رؤوس ملوكهم الذين يريقون من دماء الأجانب أكثر قدر مستطاع .

ولما عرض ادوارد أن يفتح فرنسا لم يكد بجرو أحد من مستشاريه على أن يشير عليه بالتراخى والصلح ، ولم ترتفع صيحة السلام من ضائر الأمة إلا بعد أن استمرت الحرب جيلا من الزمان ، وأثقلت كاهل الأهلين حتى الأغنياء مهم بالضرائب الفادحة . وكاد استياء الشعب يبلغ حد الثورة حين تبدلت حملات ادوارد من نصر إلى هزيمة وهددت الاقتصاد القوى بالحراب . وكان ادوارد هذا قد ظل حتى عام ١٣٧٠ يفيد فى الحرب والسياسة من حكمة السير جون تشاندوس وولائه وإخلاصه فى خدمته . فلما توفى هذا البطل حل محله فى مجلس الملك دوق لانكستر ابن الملك وهو الذى كان

يطلق عليه اسم جون جونت وهو الاسم المشتق من غانت أوغنت التي ولد فيها . وأسلم جون بإهماله حكم البلاد إلى القراصنة السياسيين الذين أثروا على حساب الشعب ، ورفع البرلمان عقيرته يطلب الإصلاح ، وأخذالصالحون من الرجال يدعون الله أن يرد على الأمة سعادتها بالتعجيل بموت الملك ، وكان في مقدور ابن آخر من أبنائه يسمى الاميرالاسود – ولعل هذا الاسم مأخوذ من لون درعه – ان يبعث روح القوة والنشاط في الحكومة ، ولكنه فارق هذا العالم في عام ١١٧٦ على حين ان حياة الملك قد طالت بعد وفاته .

وأصدر «البرلمان الصالح» في ذلك العام قرارات ببعض الإصلاحات، وزج في السجن باثنين من المجرمين وأمر بطرد أليس بروز من البلاط، وأخذ على الأساقفة عهداً بأن يحرموها من حظيرة الدين إذا عادت إلى البلاط مرة أخرى. ولما انتهت الدورة البرلمانية أغفل ادوارد قراراته، وأعاد جون جونت إلى سابق سلطانه وأليس برز إلى فراش الملك، ولم يجرو أحد من الأساقفة على أن يوجه إليها التأنيب أواللوم. ثم رضى الملك العنيد آخر الأمر أن يموت (١٣٧٧)، وخلفه على العرش ابن للأمير الأسود وتسمى باسم ريشارد الثاني، وكان غلاماً في الحادية عشرة من عمره وكانت البلاد حين تولى الحكم تضطرب فيها عوامل الفوضى الاقتصادية والسياسية وتختمر فها أسباب الثورة الدينية.



# *الف<mark>صل</mark>الثانی* جون ویکلف

#### 1475 - 144.

ترى ما هي الظروف التي جعلت انجلترا تستجيب لنداء الإصلاح الديني في خلال القرن الرابع عشر ؟

أكبر الظن أن أخلاق رجال الدين لم يكن لها إلا دور ثانوى فى هذه المسرحية . فقد رضى كبارهم وقتئذ محياة العزوبة ، نعم أننا نسمع أن أسقفاً يدعى بىرنل كان له خمسة أبناء ذكور ، ولكن حالته كانت فى أغلب الظن حالة شاذة . ويتفق ويكلف ولانخلاند ، وجوور ، وتشوسر فيما لاحظوه من ميل بعض الرهبان والإخوان إلى الطعام الشهي والنساء الفاسدات ، ولكن البريطانيين ماكانوا ليستولى عليهم الغيظ وينتشر بين أمتهم بسبب خروج هؤلاء على هذا الصراط الذي كان الزمن قد مهده لهم من قبل ، بسبب الراهبات اللائي كن يأتين إلى الصلاة وفي أيديهن مقاود كلابهن وعلى أذرعهن طيورهن المدللة ، أو بسبب الرهبان الذين كانوا يسرعون فى صلواتهم المتقطعة غير المهاسكة (وقد خص الإنجليز الفكهون الشيطان بمعاون خاص بجمع له جميع المقاطع التي « تتساقط من أفواه القابضين ، والقافزين ، والمسرعين ، والمتمتمين والسابقين في الوثب والحرى ، وهم يقومون بصلواتهم المرخمة ، ثم كان الشيطان يختص هؤلاء الآثمين بعام في الحجيم جزاء لهم على هذه المقاطع التي يغفلونها أو يطنونها بأقدامهم). أما الذي كان يقض مضاجع غير رجال الدين ويفت في عضدهم هم ورجال الحكم على السواء فهو الزيادة المطردة فى ثروة الكنيسة الإنجليزية وتداولها بين أيدى رجال الدين . نعم ان رجال الدين كانوا يسهمون بأداء

عشر إيرادهم للدولة ، ولكنهم كانوا يصرون على ألا تفرض علمهم ضريبة إلا بموافقة مجامعهم الدينية . ذلك أنهم كانوا بجتمعون بأشخاصهم أو بمن بختارونهم للنيابة عنهم ، في مجامع يرأسها كبير أساقفة كنتربري ويورك ، وذلك فضلا عن أنهم كان لهم ممثلون في مجلس اللوردات هم أساقفتهم وروثساء الأديرة ، وكان رجال الدين يقررون في هذه المحالس كل الأمور ذات الصلة بالدين أوبرجاله وقد جر ت العادة على أن يختار الملك أكبر موظفي الدولة من بين رجال الدين بوصفهم أعظم الطبقات علما في انجلترا . وكانت القضايا التي يقيمها العلمانيون على رجال الدين ، والتي تمس أملاك الكنيسة ، ترفع إلى محاكم الملك ، ولكن محاكم الأساقفة كانت هي المختصة بالنظر في الحرائم التي يرتكها رجال الدين . وكانت الكنيسة في كثير من المدن تؤجر أملاكها للأفراد ، وتطالب أن يكون لها السلطة القضائية الكاملة على هؤلاء المستأجرين ، حتى إذا ارتكبوا جرائم عادية . وكانت هذه كلها أمور تضايق الأهلن ، ولكن أكثر ماكان يضايقهم هو انتقال الثروة من الكنيسة الإنجلىزية إلى البابوات ، أي انتقالها في القرن الرابع عشر إلى افنيون أى إلى فرنسا نفسها . وقد قدرت الثروة الإنجليزية التي حصل عليها البابا بأكثر من التي حصلت علمها الدولة أو الملك.

وتألف فى بلاط الملك حزب مناهض لرجال الدين ، وسنت شرائع تجعل القسط الذى تسهم به الكنيسة فى نققات الدولة أكبر وأعظم ثباتاً مماكان . ولماكان عام ١٣٣٣ أبى ادوارد الثالث أن يستمر فى أداء الحزية التى تعهد جون ملك انجلترا عام ٢١٣ بأدائها للبابوات ، وفى عام ١٣٥١ حاول البرلمان فى « قانون الشروط » أن يضع حداً لسلطان البابوات على موظنى الكنيسة الإنجليزية وايراد ممتلكاتها . ونص «قانون السجن والمصادرة ، موظنى الكنيسة الإنجليزية وايراد ممتلكاتها . ونص «قانون السجن والمصادرة ، الأجنبية (البابوية ) فى حميع المسائل التى يرى الملك أنها فى دائرة اختصاص الأجنبية (البابوية ) فى حميع المسائل التى يرى الملك أنها فى دائرة اختصاص

السلطة الدنيوية . وفى عام ١٣٧٦ شكا مجلس العموم رسمياً من أن جباة البابوية فى انجلترا يبعثون إلى البابا بمبالغ طائلة من المال ، وأن الكرادلة الفرنسيين غير المقيمين فى انجلترا يحصلون على إيرادات كبيرة من الكراسى الأسقفية الإنجلنزية .

وكان زعيم الحزب المناهض لرجال الدين فى بلاط الملك هو جون جونت . وكانت الحماية التى بسطها جون هذا على ويكلف هى التى جعلته عوت ميتة طبيعية .

وكان مولد أول المصلحين البريطانيين في هبسول القريبة من قرية ويكلف ، من أعمال مقاطعة يوركشير في حوالي عام ١٣٢٠ ودرس في جامعة اكسفورد ، وصار فيها أستاذاً للاهوت ، وقضى عاماً (١٣٦٠) بعد ذلك رئيساً لكلية بالبول . ورسم قسيساً ، وتلتى من البابوات عدداً من المناصب أو المرتبات من كنائس الابروشيات ، ولكنه ظل خلال ذلك يدرس في الحامعة . وكان نشاطه الأدبي كبيراً إلى حد روع معاصريه ، فقد كتب رسائل في الفلسفة المدرسية عما وراء الطبيعة ، وعن اللاهوت ، والمنطق ، وكتب مجلدين في فن الحدل ، وأربعة مجلدات في المواعظ ، ورسائل كثيرة متنوعة قصيرة ولكنها عظيمة التأثير منها رسالة في السلطة ورسائل كثيرة متنوعة قصيرة ولكنها عظيمة التأثير منها رسالة في السلطة من شأنها أن تجعلها قليلة الضرر إلا لعلماء النحو . ولكنه كان يحني في ثنايا هذا الغموض أفكاراً جد خطيرة ، كانت تفصل بريطانيا عن الكنيسة من الرومانية قبل أن يفصلها هنرى الثامن بمائة وخسة وخسين عاماً ، وتقذف ببيوهيميا في أتون الحرب الأهلية وتسبق جميع أفكار الإصلاح التي نادى بها جون هوس ومارتن لوثر إلا القليل منها .

وبدأ ويكلف عمله بداية سيئة ، فاستسلم لمنطق أوغسطين وفصاحته ،

وبنى عقيدته على مبدأ الجبرية الخطير ، وهو المبدأ الذى قدر له أن يبقى حقيدته على مبدأ الجبرية الخطير ، وهو المبدأ الذهب البرونستنى اللاهوتى وينجى القائلين به من العقاب . وفى ذلك يقول ويكلف إن الله يمنح بركته ورحمته لمن يشاء ، وقد كتب على كل إنسان مصيره المحتوم فى الأزل قبل مولده كتب عليه الحسران أو النجاة إلى الأبد . وليست الأعمال الصالحة هى التى تنجى صاحبها ، بل إنها تدل على أن من يعملها قد تلتى رحمة الله ونعمته وأنه ممن اختارهم وخصهم بهذه النعمة وتلك الرحمة ونحن نصدر فى أعمالنا حسيا قسمه الله لنا ، ومصيرنا هو خلقنا وليس خلقنا هو مصيرنا كما قال هرقليطس . وكان آدم وحواء وحدهما هما اللذين استمتعا محرية الإرادة ، ثم خسرا وأبناؤهما من بعدهما هذه الحرية معصيهما .

والله سيدنا ذو السلطان الكامل علينا ، وولاؤنا له ولاء مباشر أشبه ما يكون باليمين التي يقسمها كل إنجليزى أمام الملك ، وليس هو ولاء غير مباشر عن طريق ولاء لسيد تابع كما هي الحال في فرنسا الإقطاعية . ومن ثم كانت العلاقة القائمة بين الإنسان والله علاقة مباشرة لا تحتاج إلى وسيط ، ولذلك يجب أن يرفض كل ما تدعيه الكنيسة أويدعيه أيقس من أن تكون هي أويكون هو واسطة لابد منها . ومهذا المعنى يكون كل مسيحي قسيسا وليس في حاجة إلى أن يرسم كذلك والله مالك الأرض وما عليها ، وليس في مقدور الآدي أن يرسم كذلك والله مالك الأرض وما عليها ، وليس في مقدور الآدي أن يمتلك شيئاً منه بحق إلا بوصفه تابعاً له طائعاً لأمره . وكل من يحمل وزرا – ويكون بذلك عاصياً للملك القدوس – يفقد بذلك كل حق له فيا يملك لأن الامتلاك الحق يتطلب أن يكون المالك متمتعاً كل حق له فيا يملك لأن الامتلاك الحق يتطلب أن يكون المالك متمتعاً بعمة الله . وواضح مما جاء في الكتاب المقدس أن المسيح قد قصد ألا يكون لمولاء بعمة الله كواريين ولمن خلفهم ، ولمن رسموا بعدهم مندوبين عنهم ألا يكون لهولاء جميعاً أملاك ما وأذن فكل كنيسة ، وكل قس بمتلكان شيئاً يعصيان أوامرالله ، ومن ثم فهما لا يستطيعان تقديم العشاء الرباني . ومن ثم

فإن أعظم ما تحتاجه الكنيسة ومحتاجه رجال الدين من إصلاح هو أن تتخلص ويتخلص رجالها من الأملاك الدنيوية .

وكأن هذا لم يكن يثير من المتاعب ما فيه الكفاية ، فاستنج ويكلف من مذهبه الديبي مذهباً آخر من مذاهب الشيوعية النظرية والفوضي النظرية ، فقال إن كل شخص تحل عليه نعمة الله وبركته يشارك الله في امتلاك الطيبات، أى أن كل شيء من الوجهة النظرية يتملكه حميع الصالحين مجتمعين . أما الملك الحاص والحكومة فهما أثر من آثار خطيئة آدم وخطيئة الإنسان التي ورثها عنه أى أنهما متأصلان في الطبيعة البشرية ) كما كان ينادى بذلك بعض الفلاسفة المدرسيين . والمحتمع الذي تعمه الفضيلة لا يكون فيه ملك فردى ، ولاقانون يضعه الإنسان وتسنه الكنيسة أو الدولة . وخشي ويكلف أن يفسر ذلك المتطرفون الذين كانوا يفكرون وقتئذ في الحروج على الحكومة في انجلترا تفسيراً حرفياً ، فقام يفسر هو شيوعيته على أنها يجب أن تؤخذ بمعناها المثالى، وأن السلطات التي تقوم بمقتضاها هي التي نادى بها القديس بولس والتي أمر بها الله ومن ثم كانت واجبة الطاعة . وقد كرر لوثر في عام ١٥٢٥ تكراراً يكاد يكون دقيقاً كل الدقة ما لمح به ويكلف في أقواله عن الثورة .

ورأى الحزب المناهض للكنيسة شيئاً من المعنى فى تنديد ويكلف بروة الكنيسة ، ان لم يره فى شيوعية ويكلف . ولما رفض البرلمان مرة أخرى ان يؤدى الحراج الذى تعهد الملك جون ان يؤديه للبابا (١٣٦٦) عين ويكلف قساً فى خدمة الملك ليعد دفاعاً عن هذا العمل ، وعينه ادواردالثالث فى عام ١٣٧٤ رئيساً لكنيسة ابرشية لوثر وورث ويبدو أنه قصد بذلك أن يكون إيرادها أجراً له محتفظ به لنفسه . ثم عين ويكلف فى عام ١٣٧٦ عضواً فى اللجنة المكلفة التى أرسلت إلى بروج لتبحث مع عال البابا ما تصر عليه انجلترا من رفض أداء الحراج ، ولما ان اقترح جون جون جونت أن تصادر الحكومة بعض أملاك الكنيسة ، دعا ويكلف إلى الدفاع عن هذا الاقتراح

في سلسلة من الخطب الدينية يلقها في لندن .ولبي ويكلف الدعوة ( فيسبتمبر من عام ١٣٧٦) ، وكان جزاؤه ان وسمه الحزب المناصر لرجال الدين بأنه آلة فی ید جونت . وقرر کورتنای أسقف لندن أن یشن هجوماً غیر مباشر على جونت ، فاتهم ويكلف بأنه رجل مارق خارج على الدين . واستدعى الواعظ للمثول أمام مجلس من الأحبار في كنيسة القديس بولس فى شهر فبراير من عام ١٣٧٧ . وأطاع الأمر ، ولكنه جاء ومعه جون جونت تتبعهما حاشية مسلحة . وشجر نزاع بن الحنود وبعض النظارة ، قامت على أثره ضوضاء ، فرأى الأسقف أن من الحكمة تأجيل المحاكمة ، وعاد ويكلف إلى اكسفورد دون أن بمسسه سوء. وبعث كورتناى إلى رومة اتماماً مفصلا نقل فيه اثنتين وخمسين عبارة من كتب ويكلف ، فلما كان شهر مايو أصدر جربجورى الحادى عشر مراسيم بابوية يطعن فيها على ثمانية عشر من أقوال ويكلف ، معظمها من رسالته « عن الحكم المدنى » ، وأمر سدبرى كبىر الأساقفة والأسقف كورتناى أن يبحثا الأمر ليعرفا هل لا يزال ويكلف معتنقاً لهذه الآراء ، فإذا تبينا أنه لا يزال يعتنقها فعليهما أن يلقيا القبض عليه ومحتفظا به فى الأغلال حتى تصدر إليهما تعلمات أخرى .

وكان ويكلف في هذه الأثناء قد كسب تأييد طائفة كبيرة من الرأى العام فضلا عن تأييد جون جونت ولوردبيرسي لورد نورثمر لند ألله وكانت البرلمان الذي اجتمع في شهر أكتوبر مناهضاً للكنيسة أشد المناهضة .وكانت حجة القائلين بمصادرة أموال الكنيسة تستهوى كثيرين من الأعضاء ، فقد كان هؤلاء يحسبون أنه إذا ما استولى الملك على الثروة التي يستحوذ عليها الأساقفة ، وروئساء الأديرة والرهبان ، فإن في وسعه أن يقيم بها خمسة عشر نبيلا محملون لقب ايرل ، وألفا وخمسائة فارس ، وستة آلاف ومائتين من أتباع الفرسان ، وأن يتبقى له بعد ذلك عشرون ألف جنيه . وكانت فرنسا

وقتئذ تستعد لغزو انجلترا ، وكانت الخزانة الإنجلىزية تكاد تكون خاوية ، وبدا أن من الحمق أن يسمح لو كلاء البابا بأن مجمعوا الأموال من الابرشيات الإنجليزية لبابا فرنسي ولمحلس من الكرادلة كثرته الغالبة من الفرنسين . وسأل مستشارو الملك ويكلف « هل محق لمملكة انجلترا شرعاً ، إذا كانت الضرورة تحتم عليها أن تعمل لصد ما يتهددها من الغزو الفرنسي ، ان تمنع أموال الدولة من الوصول إلى البلاد الأجنبية ، وإن طلبها البابا وهدد من يمنعها بالعقاب معتمداً في ذلك على وجوب طاعة أوامره ؟ ، وأجاب ويكلف عن هذا الاستفتاء تمنشور كان في الواقع دعوة لفصل الكنيسة الإنجلىزية عن البابوية وقد جاء في هذا المنشور: « أن البابا لايستطيع أن يطلب هذا المال إلا على سبيل الصدقة . . ولما كانت أهل البلاد أولى من غيرهم مهذه الصدقات ، فإن توجيه صدقات الدولة إلى البلاد الحارجية إذا كانت البلاد نفسها في حاجة إلها ، نخرج مها عن نطاق الصدقات وبجعلها حماقة وبلاهة . ورد ويكلف على الدعوة القائلة بأن الكنيسة الإنجلىزية جزء من الكنيسة العالمية الكاثوليكية وان من واجب الكنيسة الإنجلىزية لهذا السبب ان تطيعها وتخضع لأوامرها ، رد ويكلف على هذه الدعوى بأن أوصى باستقلال انجلترا الكنسي وفال: « أن الدولة الإنجليزية ، بنص الكتاب المقدس بجب أن تكون هيئة واحدة ، وان يكون رجال الدين ، واللوردات، والسكان العاديون أعضاء في هذه الهيئة » . وقد بلغت هذه الدعوى ، التي استبق مها هنرى الثامن من الحرأة حداً جعل مستشارى الملك يطلبون إلى ويكلف أن ممتنع عن الإدلاء بآراء جديدة في هذا الموضوع .

وأجل البرلمان جلساته في يوم ٨ نوفمبر . وفي الثامن عشر من ديسمبر نشر الأساقفة – وكانوا قد أعدوا العدة للقتال – قرارات التنفيذ التي أصدرها البابا ، وأمروا مدير جامعة اكسفورد أن ينفذ أمر البابا القاضي باعتقال ويكلف . وكانت الحامعة وقتئذ في ذروة استقلالها العقلي ، وكانت باعتقال ويكلف . وكانت الحامعة وقتئذ في ذروة استقلالها العقلي ، وكانت

في عام ١٣٢٢ قد اتخذت لنفسها حق خلع أي مدير لها لا ترضى عنه دون أن تأخذ في ذلك رأى أسقف لنكولن رئيسها الرسمي الأعلى ، وكانت في عام ١٣٦٧ قد نبذت كل ماكان للأساقفة من إشراف عليها. وأيد نصف كليات الحامعة حق ويكلف في أن بجهر برأيه على الأقل وأبي مدير الحامعة أن يطيع الأساقفة ، وأنكر كل حق حبر من الأحبار على الحامعة والمسائل الخاصة بالعقائد ، ولكنه أوصى ويكلف في الوقت نفسه بأن يبقى إلى حن في عزلة متواضعاً ، غير أنه قلما يوجد بن المصلحين من يستطيع الصمت ، ظهر ويكلف في شهر مارس من عام ١٣٧٨ أمام مجلس الأساقفة في لامث ليدافع عن آرائه . ولما أوشك النقاش أن يبدأ تلتى كبير الأساقفة رسالة من واللَّه الملك ادوارد الثاني تستنكر فيه أي قرار نهائي بإدانة ويكلف ، وبينما كانت إجراءات المحاكمة تجرى في مجراها شق جمهور من الأهلىن طريقه من الشارع إلى قاعة الاجتماع ، وأعلن أن الشعب الإنجلىزي لايسمح بقيام أية محكمة للتفتيش في انجلترا . وحضع الأساقفة لرأى الشعب المتفق مع رأى الحكومة وتأجل اتخاذ قرار وعاد ويكلف مرة أخرى إلى داره دون أن يصيبه أذى ، بل إنه في الحق عاد ظافراً منتصراً . وتوفى جربجوري الحادى عشر فى السابع والعشرين من شهر مارس وحدث الانشقاق البابوى الذي قسم البابوية وأضعف سلطانها كما أضعف سلطان الكنيسة بوجه عام . وعاد ويكلف إلى الهجوم ، وأخذ يصدر المنشور تلو المنشور ، وكان الكثير منها باللغة الإنجليزية ، وكلها تزيد في مخالفته للكنيسة وثورته علمها .

والصورة التي يصور لنا بها في تلك السنين هي صورة الرجل الذي أبهظ الحدل كاهله ، وجعله كبير السن متزمتاً في آرائه الدينية . ولم يكن بالرجل المتصوف ، بل كان إنساناً محارباً ومنظا ، ولعله قد ذهب بمنطقه إلى أبعد حدود التطرف ، وأخذ وقتئذ يطلق العنان للقدح والطعن بلا حساب ، يطعن على الإخوان الرهبان بسبب دعوتهم إلى التمسك بالتي ، في حين أنهم يطعن على الإخوان الرهبان بسبب دعوتهم إلى التمسك بالتي ، في حين أنهم

بجمعون المال ويكدسونه ، وكان يرى أن بعض الأديرة ان هي إلا مأوى للصوص ، وعششاً للأفاعي ، وبيوتاً للأحياء من الشياطين » ، وعارض النظرية القائلة بأن فضائل القديسين يمكن أن يستعان بها على إنقاذ الأرواح من المطهر ، وقال إن المسيح والقديسين لم يأتوا إلى الناس بشيء من صكوك الغفران ، « إن الأحبار محدعون الناس بصكوك الغفران الزائفة أووثائق المغفرة . وينهبون بذلك أموالهم لعنة الله عليهم . . وما أشد حماقة من يبتاعون هذه الصكوك مهذه الأثمان الغالية ؟ وإذا كان في مقدور البابا أن ينتزع الأرواح من المطهر ، فلم لم ينتزعها منه على الفور عملا بروح الإحسان المسيحية ؟ وذهب ويكلف إلى أبعد من هذا في عنفه فقال إن «كثيرين من رجال الدين يدنسون أعراض الزوجات ، والعذارى ، والأرامل ، والراهبات ، بكل ضروب الفسق والفجور» ، وطالب بأن يحاكم رجال الدين على جرائمهم أمام المحاكم المدنية غير الدينية ، وهاجم الكهنة الذين يتملقون الأغنياء ، ويزدرون الفقراء ، والذين لايترددون في أن يغفروا ذنوب الأثرياء ، ولكنهم يحرمون الفقراء المدقعين من حظيرة الدين لأنهم لايؤدون العشور للكنيسة ، والذين يقضون أوقاتهم في صيد الحيوان والطير ولعب الميسر ، ويقصون على الناس أنباء المعجزات الكاذبة . أما أحبار انجلترا فقد اتهمهم بأنهم «ينتزعون من الفقراء أرزاقهم ، ولكنهم لايقاومون الظلم» وبأنهم «يقدرون البنس العطن أكثر مما يقدرون دم المسيح الثمين». ولايصلون إلا تظاهراً وادعاء ويأخذون الأجر عن كل صلاة دينية يقومون بها ويحيون حياة الترف ، فيمتطون الجياد الثمينة ، ذات السروج المصنوعة من الفضة والذهب » ، وهم نهابون . . . خبثاء ، ثعالب ماكرة ، . . . وذئاب ناهشة . . مهمون شرهون . . شياطين . . قردة » . وهو مهذه الأقوال يستبق لوثر في لغته «والاتجار بالمقدسات منتشر في حميع أقسام الكنيسة . . وأكثر ما ينتجه هذا الاتجار من الضرر اتجار كنيسة رومة لأنه أوسع ضروب الاتجار انتشاراً ، تحت ستار ادعاء من القداسة ، ولأنه بحرم

بلادنا من الرجال والمال أكثر مما يحرمها غيره». وان ما هو قائم بين البابوات «في أنقسامهم» من تنازع شائن ، وتبادلهم الحرمان من حظيرة اللدين ، واقتتالهم على السلطان اقتتالا يجللهم العار» يجب أن يدفع الناس إلى ألا يؤمنوا بالبابوات إلا بقدر ما يتبع هؤلاء تعاليم المسيح» ، ان مقام البابا والقسيس في مقام اللورد بل قل في مقام الملك» ، في الشئون الروحية ، ولكنه إذا ما جمع لنفسه الأملاك الدنيوية ، أو السلطة السياسية ، أصبح غير خليق بمنصبه ، ان المسيح لم يكن له مكان يربح فيه رأسه أما هذا البابا فيقول عنه الناس إنه يمتلك نصف الإمبر اطورية . . . وكان المسيح وديعاً . . . أما البابا فيجلس على عرشه ، ويجعل الأعيان يقبلون قدميه» . ثم يشير ويكلف إشارة رقيقة فيقول ان البابا هو عدو المسيح الذي تنبات به الرسالة الأولى من رسائل الرسول يوحنا ، وأنه الوحش الوارد ذكره في سفر الرؤيا ، والذي ينبيء بعودة المسيح .

ويقول ويكلف ان هذه المشكلة لا تحل إلا بتجريد الكنيسة من كل الأملاك والسلطات المادية ، ويقول ان المسيح وحوارييه قد عاشوا فقراء وان من واجب القسيسين ان يعيشوا هم أيضاً فقراء ، أما الرهبان والإخوان فيجب أن يعودوا إلى ماكانت تحتمه عليهم قوانين طوائفهم ، فيبتعدوا عن كل ملك وترف . والقساوسة « بجب أن يبتهجوا حين تنتزع منهم كل أسباب السيادة الزمنية » ، وبجب أن يقنعوا بالطعام والكساء ، وان يعيشوا على الصدقات التي يقدمها الناس إليهم طائعين مختارين . وإذا لم يتخل رجال الدين عن ثروتهم ويعودوا باختيارهم إلى الفقر الذي أمرتهم به الشريعة المسيحية ، وجب أن تتدخل الدولة فتصادر أملاكهم « ألا ليصلح السادة والملوك من شأن رجال الدين ، ويرغموا القساوسة على الاستمساك بالفقر الذي أمرهم به المسيح » . ومن واجب الملك حين يفعل هذا ألا يخشي ما يصبه عليه البابا من اللعنات ، لأن « اللعنة الصادرة من الآدمي أياكان

ليست لها قوة ، إلا إذا كانت اللعنة صادرة من الله نفسه». والملوك مسئولون أمام الله وحده ، وهم يستمدون سلطانهم منه . ويقول ويكلف فى هذا إن الدولة يجب أن تعد نفسها ذات السلطان الأعلى فى جميع الشئون الزمنية ، وأن عليها أن تستحوذ على جميع أملاك الكنيسة . بدل أن تقبل المبدأ الذى يقول به جريجورى السابع وبونيفاس الثامن وهو أن سلطة الحكومات الدنيوية يجب أن تخضع هى نفسها للكنيسة ، وعلى هذا يجب أن يكون الملك هو الذى يرسم القساوسة .

وكانت. سلطة القس تعتمد على حقه فى أن يقدم العشاء الربانى ، ولهذا ولى ويكلف وجهه نحو هذا القربان مستبقاً في ذلك ما قام به لوثر وكلفن استياقاً فيه كل معانيه ، وأنكر ضرورة الاعتراف الحهرى أمام القس ، ونادى بالعودة إلى الاعتراف الاختيارى العام الذي كان يفضله المسيحيون الأولون ، ومن أقواله في هذا المعنى : « لاحاجة إلى الاعتراف السرى أمام القساوسة . . فذلك اعتراف أدخله الشيطان أخراً في الدين . . ذلك أن المسيح لم يكن يعمل به ، كما لم يعمل به أحد من الحوارين من بعده . وبه استحال الناس الآن عبيداً لرجال الدين ، وهو يستخدم الآن أسوأ استخدام للأغراض الاقتصادية والسياسية » و « بهذا الاعتراف السرى يستطيعَ الراهب والراهبة أن يرتكبا الخطيئة معاً » وقد يكون في وسع الصالحين من غير رجال الدين ان يغفروا ذنوب الإثم خبراً مما يستطيع أن يغفرها له القساوسة الأشرار ، ولكن الحق الذي لاريب فيه ان الله وحده هو الذي يغفر الذنوب . ومن واجبنا أن نرتاب بوجه عام في صحة العشاء الرباني الذي يقدمه القس الآثم أو الخارج على الدين ، كما ان القس ، صالحاً كان ، أوطالحاً ، لا يستطيع أن محيل الحنز المقدس إلى جسم المسيح ودمه . ولم يكن شيء يبدو أبشع في نظر ويكلف من تفكيره في أن بعض من يعرفهم من القساوسة يستطيعون أن يأتوا بهذه المعجزة التي هي من صنع الله وحده .َ

وكان ويكلف ينكر فكرة التجسد كما ينكرها لوثر ، ولكنه لم يكن ينكر حضور المسيح بحق ويقول ان المسيح كان يحضر حضوراً روحياً ، حقيقياً ، صادقاً ، قوى الأثر ، ولكن حضوره هذا كان مع الحبز والنبيذ اللذين لم ينعدم وجودهما كما تدعى الكنيسة . أما كيف يكون ذلك فهو سر غامض لم محاول كلا الرجلين أن يفسره .

ولم يكن ويكلف يعترف بأن في هذه الأفكار خروجاً على الدين ، ولكن فكرة « اتحاد الحوهر » روعت بعض أنصاره ، فأسرع جون جونت إلى اكسفورد، وألح على صديقه ألا يذكر شيئاً آخر عن العشاء الرباني ( ١٣٨١ ) ، ورفض ويكلف نصيحته ، وعاد فأكد آراءه في اعتراف له أصدره بتاريخ ١٠ مايو سنة ١٣٨١ . واندلعت نبران ثورة اجتماعية في انجلترا بعد شهر من ذلك التاريخ ، ارتاع لهاكل ذوى الأملاك ، وجعلتهم يقاومون كل مذهب فيه خطر على الملكية أيا كان شكلها ، كنيسة كانت أو علمانية . وخسر ويكلف إذ ذاك معظم ماكانت تنفحه به الحكومة من تأييد ، وكان اغتيال سدبرى كبير الأساقفة سبباً في ارتقاء الأسقف كورتناى ألد أعدائه إلى منصب كبير أساقفة انجلترا بدلامنه . وظن كورتناى أنه إذا ما سمح لفكرة العشاء الرباني التي يقول بها ويكلف أن تنتشر ، فإن انتشارها سيقضى على منزلة رجال الدين ، أي القضاء على أساس سلطة الكنيسة الأدبية والأخلاقية . ولهذا دعا في شهر مايو من عام ١٣٨١ مجلساً من رجال الدين ينعقد في دير بلاكفرايز في لندن . وأقنع كبير الأساقفة هذه الحمعية بأن تستنكر أربعة وعشرين من آراء ويكلف قرأها هو من مؤلفاته ، ثم بعث بأمر عاجل إلى مدير جامعة اكسفورد ليمنع مؤلف هذه الكتب من الاستمرار في التعليم أو الوعظ إلا بعد أن يثبت استمساكه بأصول الدين القويم . وأضاف الملك رتشارد الثاني إلى هذا أمراً أصدره إلى مدير الحامعة بأن يطرد منها ويكلف وجميع مؤيديه ، وكان ذلك جزءاً من الحطة

التى انتهجها لمقاومة الفتنة التى كادت تطوح به عن عرشه . فما كان من ويكلف إلا أن انسحب إلى أملاكه فى لتر وورث ، وكان لا يزال وهو فيها تحتحماية جون جونت على ما يبدو .

وارتبك ويكلف وتحير بما أبداه من إعجاب به القس جون بول زعم الثورة ، فأصدر عنه منشورات يتنحى فها عن العصاة ، ويتبرأ فها من كل آراء اشتراكية ، وبحث أتباعه على الخضوع لسادتهم من غير رجال الدين ، وأن يصبروا ويصابروا وهم أقوى ما يكونون إيماناً بأنهم سينالون خير الجزاء بعد الموت . لكنه مع ذلك ظل يصدر المنشور تلو المنشور ضد الكنيسة ، وأنشأ طائفة من «القساوسة الوعاظ الفقراء» لينشروا إصلاحاته بين الشعب . وكان من هؤلاء « الأتباع » من لم يتلقوا من العلم إلا أقله ، كما كان منهم رجال من جامعة اكسفورد ، وكانوا حميعاً يرتدون أثواباً من الصوف الأسود ويمشون حفاة ، كما كان يفعل « الإخوان » الأقدمون ، كما كانوا كلهم تعمر قلوبهم حماسة الرجال الذين تكشفت لهم من جديد حقيقة المسيح . وكانت عقيدتهم المتأصلة في نفوسهم هي ان الكتاب المقدس لا يأتيه الباطل مخلاف تقاليد الكنيسة وعقائدها المعرضة للخطأ ، وكانوا يصرون على أن يعظوا الناس بلغتهم القومية لا بالطقوس الغامضة التي تتلى عليهم بلغة أجنبية . وكتب ويكلف إلى هؤلاء القساوسة العلمانين وإلى من يستمعون إلهم من المتعلمين بلغة إنجليزية سهلة قوية خالية من التنميق ثلماثة موعظة ، وكثيراً من المقالات الدينية . وإذ كان يحث الناس إلى العودة إلى المسيحية كما جاءت في كتاب العهد الحديد ، فقد شرع هو ومساعدوه يترحمون الكتاب المقدس ليكون هو المرشد الوحيد المنزه عن الخطأ إلى الدين الحق ولم يكن قد ترجم حتى ذلك الوقت (١٣٨١) إلا جزء قليل من الكتاب المقدس إلى اللغة الإنجلىزية ، وان كانت ترحمة فرنسية منه كانت معروفة إلى الطبقات المتعلمة ، وترجمة من اللغة الإنجليسكسونية ، لا تفهمها انجلترا

فى أيام ويكلف ، قد وصلت إليها من عهد الملك الفرد . ووجدت الكنيسة ان الخارجين على الدين أمثال طائفة الولدرسيين يفيدون كثيراً من الكتاب المقدس ، فأخذوا يثبطون من عزيمهم على قراءة التراجم غير المعترف بها ، وأخذت تندد بما تتوقعه من فوضى فى العقائد الدينية حين تعمد كل شيعة إلى ترجمة الكتاب المقدس لنفسها ، وتلون تلك الترجمة بآرائها ، وحين يكون كل قارئ حراً فى أن يفسر نصوص الكتاب المقدس كما يشاء . لكن ويكلف كان صادق العزيمة فى أن يكون الكتاب المقدس فى متناول كل اتجليزى يستطيع القراءة . ويلوح أنه هو نفسه قد ترجم أسفار العهد الحديد ، وترك ترجمة العهد القديم لنقولاس هيرفور وجوبيرفى وقد تمت هذه التراجم كلها بعد عشر سنين من موت ويكلف . وكان الأصل الذي ترجم الكتابان عنه هو ترجمة جيروم اللاتينية . لا الترجمة العبرية للعهد القديم أو اليونانية للعهد الحديد . ولم تكن الترجمة نموذجاً يحتذى فى النثر الإنجليزى ، لكنها كانت حدثاً خطيراً فى التاريخ الإنجليزى .

ولما كان عام ١٣٨٤ دعا البابا أربان السادس ويكلف للمثول بين يديه في رومة . لكن دعوة أخرى كانت ذات سلطان أكبر من سلطان دعوة أربان . ذلك أن المصلح المريض أصيب في الثامن والعشرين من شهر ديسمبر عام ١٣٨٤ بضربة شلل وقت أن كان يقوم بالقداس ثم وافته المنية بعد ثلاثة أيام من تلك الإصابة . ودفن في لترورث ، لكن عظامه قد أخرجت من قبره بناء على قرار من مجلس كنستانس (٤ مايو سنة ١٤١٥) وألقيت في مجرى ماء قريب من هذا القبر . ودار البحث عن كتاباته وأبيد كل ما عثر عليه منها :

وكانت آراء ويكلف تحوى كل عناصر الإصلاح الكبيرة ، تحوى انهماك رجال الدين في متاع الدنيا ، والدعوة إلى اتباع قانون أخلاقي شديد صا، م ، والعودة من الكنيسة إلى ما جاء في الكتاب المقدس ، ومن

توما الاكويني إلى أوغسطين ، ومن حرية الإرادة إلى الحبرية ، ومن النجاة عن طريق العمل الصالح إلى النجاة باختيار الرحمة الالهية . وكانت هذه الآراء تحوى كذلك رفض صكوك الغفران ، والاعتراف السرى للقسيس ، وعقيدة التجسد ، وأن القس وأسطة بين الله والعبد ، وتحتج على إرسال الثروة القومية إلى رومة ، ودعوة الدولة إلى نبذ طاعة البابوية ، والهجوم على أملاك رجال الدين ( وبذلك مهد الطريق لهرى الثامن ) . ولو لم تقض الثورة الكبرى على حماية الحكومة لجهود ويكلف ، لتأصل الإصلاح الديني وعلت قواعده في انجلترا قبل أن تشب ثورة الإصلاح في ألمانيا بمائة وثلاثين عاماً .

# الفصلاثايث

## الثورة الكبري

#### 1441

كان عدد سكان انجلترا وويلز في عام ١٣٠٧ يقدر تقديراً غير موثوق به بثلاثة ملايين من الأهلين ، أى أنه قد ارتفع ارتفاعاً بطيئاً من ٢٠٠٠، وهو ماكان يظن أنه عدد السكان سنة ١٠٦٦ وهذان الرقان يوحيان بأنه قد حدث تقدم بطيء أيضاً في الفنون الزراعية والصناعية – وتحديد قوى لعدد السكان بسبب القحط ، والمرض والحروب – في جزيرة زراعية ضيقة الرقعة ، لا ينتظر منها بمواردها الحاصة أن تعول عدداً كبيراً من الأهلين. وأكبر الظن أن ثلاثة أرباع السكان كانوا من الزراع ، وأن نصف هو لاء السكان كانوا من أرقاء الأرض ، وكانت إنجلترا من هذه الناحية متأخرة عن فرنسا بقرن من الزمان .

وكانت الفروق بين الطبقات أشد منها في أرض القارة الأوربية وبدا ان الحياة كانت ترتكز على نقطتين الأعيان الطيبين الراحمين أو المتغطرسين من جهة ، والحدمات يؤديها الزراع يغلى في صدورهم الغضب أو يحدوهم الرجاء من جهة أخرى . وكان الأعيان سادة كل ما هو لهم والكثير مما يتجاوزه ، إذا استثنينا من ذلك ما عليهم للملك من واجبات محددة المعالم وكان لأدواق لانكستر ، ونورفوك ، وبكنجهام ضياع تنافى ضياع التاج ، ولم يكن للنكستر ، ونورفوك ، وبكنجهام ضياع تنافى ضياع التاج ، ولم يكن آل نيفيل وبيرسي قد فقدوا من ثروتهم إلا القليل الذي لا يكاد يذكر ، وكان السيد الاقطاعي يحتم على الفرسان الذين يدينون له بالولاء وعلى اتباع هؤلاء أن يخدموه ويدافعوا عنه ، ويلبسوا ثياب زينته الحاصة » . الغير أنه كان في وسع الإنسان أن يرقى من طبقة إلى طبقة ، وكان في مقدور

ابنة تاجر ثرى أن تحظى بزوج نبيل ولقب من ألقاب الشرف ، ولو أن نشوس قد عاد إلى الحياة بعد موته لدهش إذ رأى أن حفيدته قد أصبحت دوقة وتصنعت الطبقات الوسطى ما استطاعت أن تتصنعه من عادات الأشراف ، فبدأ أفرادها يخاطب بعضهم بعضاً فى انجلترا بلفظ سيد وفى فرنسا بلفظ ما أصبح كل رجل فى كلا البلدين فرنسا بلفظ أصبحت كل امرأة سيدة (\*).

وكان تقدم الصناعة أسرع من تقدم الزراعة ، فلم يحل عام ١٣٠٠ حتى كادت جميع مناجم الفحم في انجلترا تستغل ، وحتى كان الحديد ، والفضة ، والرصاص ، والقصدير يستخرج من باطن الأرض ، وحتى كان تصدير المعادن من أهم الصادرات إلى البلدان الأجنبية ، وكان من الأقوال التي تجرى على الألسنة ان «قيمة المملكة في باطن الأرض أعظم منها في ظاهرها » . وبدأت صناعة الصوف في ذلك القرن تزيد من ثراء انجلترا فأخذ كبار الملاك ينتزعون الأرض شيئاً فشيئاً من المستأجرين وأرقاء الأرض الذين كانوا يستخدمونها في الزراعة ويحيلون أجزاء واسعة منها إلى مراع لتربية الضأن إلا إن بيع الصوف كان يدر عليهم من المال أكثر مما يدر عليهم من المال أكثر مما يدرب الأرض ، وأتى على تجار الصوف حين من الدهر كانوا فيه أغنى التجار في انجلترا ، وكان في مقدورهم أن يقدموا للملك ادوارد الثالث أموالا طائلة في صورة ضرائب وقروض ، ومع ذلك فقد عمل الملك على خرابهم : ليغذى صناعة النسيج في فلاندرز ، فأغرى النساجين بالحيء إلى بريطانيا

( ١٣١١ وما بعدها ) ، وعمل الإنجليز بناء على إرشادهم على إقامة صناعة النسيج فيها ، ثم حرم تصدير الصوف واستيراد معظم الأقمشة الأجنبية ، ولم ينته القرن الرابع عشر حتى أصبحت صناعة النسيج لا تجارة الصوف أهم مصادر الثروة السائلة في انجلترا وحتى وصلت إلى مرحلة قريبة من الصناعات الرأسالية .

وكانت الصناعة الحديدة تتطلب التعاون التام بن عدة حرف ــ النسيج، والتقصير ، والتمشيط ، والصباغة ، والصقل ، ولم يكن في وسع نقابات الحرف القديمة أن تنظم ما يحتاج إليه الإنتاج الاقتصادي من تعاون ، فعمل أصحاب المشروعات الكبرى على جمع الاخصائيين المختلفين من العمال في منظمة واحدة ، يشرفون عليها ويمدونها بالمال . على أنه لم يقم في هذه البلاد نظام للمصانع كالذي كان قائماً في فلورنس وفلاندرز ، بل ظل معظم العمل يتم في حوانيت صغيرة على يد معلم كبير ، وصبيانه ، وعدد قليل من الباثعين المتجولين ، أو يتم في مصانع ريفية صغيرة تدار بقوة الماء ، أو في بيوت ريفية حيث كانت الأصابع الدائبة الكادخة تدير الأنوال إذا أتاحت لها أعمالها المنزلية الرتيبة فسحة من الوقت . وقاومت نقابات الحرف النظام الحديد بالإضراب ولكن تفوقه في الإنتاج تغلب على كل ضروب المقاومة ، وأصبح العال الذين ينافسون الصناعات الحديدة فى بيع نتائج كدحهم وحذقهم تحت رحمة الذين يمدون هذه الصناعات برءوس الأموال وبالمدربين ، وازدات سيطرتها عليهم شيئاً فشيئاً وأصبح الكادحون في المدن « لايدخرون شيئاً لغدهم . . ملابسهم رثة ، وبيوتهم قذرة . . يجدون كفايتهم من العيش فى أوقات الرخاء ، ولكنهم لايجدون ما يقيم أودهم فى أيام الشدة ، ه

وكان جميع الذكور من سكان المدن فى انجلترا معرضين لأن بجندوا للعمل فى الأعمال العامة ، ولكن كان فى وسع الأغنياء منهم أن يشتروا أنفسهم بالمال. وكان الأهلون بوجه عام يعيشون فى فقر مدقع ، وإن لم يبلغ فقرهم فى أغلب الظن من الشدة ماكان عليه فى أواثل القرن التاسع عشر ، وكان المتسولون فى البلاد كثيرين ، وقد نظموا أنفسهم تنظيا يقصد به حاية مهنتهم وحكمها ، وكانت الكنائس ، والأديرة ، ونقابات الحرف تقدم قليلاً من الصدقات التي لا تسمن ولا تغنى من جوع .

وفاجأ البلاد ــ وهذه حالها ــ الوباء المعروف بالموت الأسود، ولم يكن هذا الوباء كارثة حلت بها فحسب ، بلكاد يكون ثورة اقتصادية . ذلك أن سكان انجلترا كانوا يعيشون فى جويصلح للزراعة والإنبات ولكنه يضر بالصحة فقد كانت الحقول خضراء طوال أيام السنة ، ولكن الأهابن كانوا يقاسون آلام النقرس ، والروماتزم ، والربو ، وعرق النسا ، وذات الرثة ، والاستسقاء ، وأمراض العن والجلد . وكانت الطبقات كلها تتخم معدتها بالطعام ( إن وجدته ) وتدفئ أجسامها بالمشروبات الكحولية . وقد وصفهم رتشارد رول في عام ١٣٤٠ بقوله : وقلما يصل الآن أحد منهم إلى سن الأربعين ، وأقل من تلك القلة من يصل إلى سن الحمسين، ، وكانت النظم الصحية العامة بدائية ، فكانت روائح المدابغ العامة ، وحظائر الخنازير ، والمراحيض تفسد الهواء ، وكان الأثرياء وحدهم هم الذين يحصلون على الماء الجارى من أنابيب تمتد إلى بيوتهم ، أما كثرة السكان فكانوا ينقلونه من القنوات المغطاة أومن الآبار ، وكان أثمن من أن يضيعوه فى الاستحام كل أسبوع . ولهذا كله كانت الطبقات الدنيا ضحايا سهلة للأوبئة التي كانت تفتك بالأهلىن من حين إلى حين من ذلك أن الطاعون الدملي انتقل في عام ١٣٤٩ من نورماندي إلى انجلترا وويلز ثم انتقل بعد عام من ذلك الوقت إلى اسكتلندة وايرلندة ، ثم عاد إلى إنجلترا في أعوام 1171 : AFTE : 1874 : 1840 : 1871 : AFTE : 3FTE وقضى فى هذه السنين كلها على ثلث سكان البلاد ، وهلك فيه ما يقرب من نصف رجال الدين ، ولعل بعض المساوى التي شكت مها الكنيسة

الإنجليزية فيا بعد ترجع إلى اضطرارها إلى حشد رجال فى خدمتها حشداً مريعاً ، وكانت تنقصهم الكفايات التى ينتجها التدريب والحلق القويم ، وكان لهذه الظروف أسوأ الآثر فى الفن ، وتوقف بناء الكنائس أوكاد نحو جيل من الزمان ، وفسدت الأخلاق ، وانحلت روابط الأسر ، وطغت العلاقات الحنسية على القيود التى حاول نظام الزواج أن يقيدها بها مراعاة لمصلحة النظام الاجتماعى ، ولم نجد القوانين مشرفين ينفذونها ، وكثيراً ما يتجاهلونها .

وتعاون الطاعون مع الحرب للتعجيل باضمحلال النظام الإقطاعي ، فقد هجر كثيرون من الزراع الأراضي التي كانوا يستأجرونها ونزحوا إلى المدن بعد أن فقدوا أبناءهم وغيرهم ممن كانوا يساعدونهم في فلاحتها ، واضطر الملاك إلى أن يستأجروا عمالا أحراراً ، يؤدون لهم ضعفي ماكانوا يؤدونه قبل من الأجور ، وان يغروا بالعمل عندهم مستأجرين بشروط خير من الشروط السابقة ، وان يستبدلوا بالمال الحدمات الإقطاعية . وإذ كان الملاك أنفسهم قد اضطروا إلى ابتياع كل ما يشترونه بأثمان عالية ، فقد اضطروا إلى أن يطلبوا إلى الحكومة أن تتدخل لتثبيت موازنة الأجور. واستجاب المحلس الملكي إلى هذا الطلب بأمر أهم ما جاء فيه :

لما كان قسم كبير من أفراد الشعب وبخاصة طبقة العال والحدم قد ماتوا أخيراً بسبب الوباء . . . ولما كان الكثيرون يرفضون العمل إلا فى نظير أجور باهظة ، بل إن بعضهم يفضلون التوسل والتعطل على العمل لكسب أقواتهم ، فقد نظرنانحن فيا قد يحدث فيا بعد من اضطراب محزن من نقص فى الأيدى العاملة وبخاصة بين العال والفلاحين ، وبعد مناقشة هذه المسائل ، اتفقنا مع كبار رجال الدين وأعيان البلاد ، ورجال العلم واستعنا فى ذلك بهم وتبادلنا وإياهم المشورة أمرنا بما هوآت :

١ – كل شخص صحيح الجميم تقل سنه عن ستين عاماً ، وليست له

100 mm/m

(وسيلة) للعيش ، إذا طلب إليه (شخص آخر أن يعمل) بجب عليه أن يقوم بخدمة من يطلب ذلك إليه ، وإلا زج به فى السجن حتى يقدم من يضمن قيامه بالعمل :

٢ ـــ إذا غادر الحدمة عامل أوخادم قبل الوقت المتفق عله ، حكم عليه السجن .

٣ ــ لا يعطى الحدم إلا الأجور القديمة لا أكثر منها .

٤ ـــ إذا تقاضى صانع أوعامل أجراً يزيد على ماكان يتقاضاه عادة زج به فى السجن.

عجب أن تباع مواد الطعام بأسعار معقولة.

٦ - ليس لإنسان أن يعطى شيئاً لمتسول يستطيع العمل م

لكن العال وأصحاب الأعمال أهملوا هذا القرار إهمالا واسعاً اضطر معه البرلمان أن يصدر (في التاسع من فبراير سنة ١٣٥١ (وقانون العال الذي ينص على ألا تزيد الأجور على ماكانت عليه في عام ١٣٤٦، والذي حدد أثمان عدد كبير من السلع والحدمات وقرر وجوب استخدام الآلات. ثم صدر قانون آخر في عام ١٣٦٠ ينص على جواز ارغام الزراع الذين يتركون الأرض التي تعاقدوا على زراعتها أو استئجارها قبل انتهاء الموعد المحدد للعقود أو الإبجار على العودة إليها ، كما ينص على أن لقضاة الصلح الحدد للعقود أو الإبجار على العودة إليها ، كما ينص على أن لقضاة الصلح إذا شاءوا أن يسموا هؤلاء المخالفين على جباههم . واتخذت فيا بين على الرحم من هذه القوانين والقرارات ، غير أن الأحقاد التي ولدتها هذه الأعمال في صدور العال ورجال الحكم أثارت النزاع بين الطبقات وكانت سلاحاً جديداً في أيدى دعاة الفتنة :

وكان للثورة التي تأجج لهيها على أثر هذه الحوادث أكثر من عشرة مصادر ، فقد أخذ الزراع الذين كانوا لا يزالون من أرقاء الأرض يطالبون عريبهم ، وطالب المستأجرون بأن محددوا إبجار الأرض بأربعة بنسات (١,٦٧٨ دولار) للفدان الواحد في السنة . وكانت بعض البلدان لا تزال خاضعة للسادة الإقطاعيين ، وكانت هذه تتوق إلى أن تتمتع بالحكم الذاتي ، وكان العال في البيئات المحررة يكرهون الأقلية الغنية من التجار ، كما كان التجار المتنقلون يتذمرون من فقرهم وعدم اطمئنانهم على مصادر رزقهم . وكان الزراع في الريف ، والعال في المدن ، بل كان قساوسة الابرشيات أنفسهم كانوا هؤلاء جميعاً ينددون بسوء الحكم في السنين الأخيرة من عهد ادوار د الثالث ، والسنين الأولى من عهد رتشار د الثاني ، ويتساءلون لم توالت الهزائم على الحيوش الإنجلزية بعد عام ١٣٦٩ ، ولم تجن الضرائب الفادحة لتحويل هذه الهزائم نفسها . وكان أشد حقدهم ينصب على سدبرى كبير الأساقفة وعلى زوبرت هاليز وهما كبيرا وزراء الملك الشاب وجون جونت ويتهمونهم بأنهم أنصار الفساد والعجز في دوائر الحكومة وأجدر من بجب أن توجه إليهم النهم .

ولم يكن لوعاظ اللولارد (أتباع ويكلف) إلا أقل صلة بهذه الحركة ، ولكن نصيبهم فيها كان هو تهيئة الأذهان للثورة ، فقد كان جون بول زعيمها الفعلي مكرر أقوال ويكلف ويجبذها ، وكان وات تيلر يطالب كما كان يطالب ويكلف بالاستيلاء على أملاك الكنيسة . وكان بول ، «قس كنت المحنون» (كما كان يلقبه فرواسار) ، يعلم الشيوعية لحاعة المصلين معه ، وقد صدر قرار بحرمانه من حظيرة الدين في عام ١٣٦٦. فأصبح بعدئذ واعظاً جائلا يندد بالمال الحرام الذي جمعه الأحبار والأعيان ، ويطالب بعودة رجال الدين إلى الفقر الذي يدعو إليه الإنجيل ويسخر من البابوات المتنافسين الذين كانوا بانشقاقهم يقتسمون ثياب المسيح . وتعزو إليه الرواية المتواترة ذلك البيت المشهور :

حیث کان آدم بحفر وکانت حواء تقیس

من كان وقتئذ السيد العظيم

أى حيث كان آدم يحفر الأرض وحواء تعمل على النول ، هل كان فى الحنة أقوام مقسمون طبقات ، وكان فرواسار ينقل الآراء المعزوة إلى بول فى طول يدل على شدة عطفه عليها ، وان كان فى الوقت نفسه محبآ لطبقة الأشراف البريطانيين :

أصدقائى الأعزاء إن الأمور لاتستطيع أن تسير فى انجلترا سيراً حسناً حتى يصبح كل شيء مشاعاً ، وحتى لا يكون فى البلاد سادة ولا أتباع ، وحتى لا يكون الملاك سادة إلا بقدر ما نكون نحن ، ألا ما أسوأ ما يعاملوننا به . ولأى سبب يتحكمون فينا ويسترقوننا هذا الاسترقاق ؟ ألسنا جميعاً أبناء آدم وحواء ؟ وأى شيء يستطيعون أن يظهروه لنا ليسودوا به علينا ؟... إنهم ليسموننا عبيداً ، وإذا لم نقم مخدمتهم ضربونا بالسياط . . فلنذهب إلى الملك ونحتج إليه ، فهو شاب وفى مقدورنا أن نحصل منه على جواب فيه الحير لنا ، فإذا لم نحصل عليه فلنعمل بأنفسنا لإصلاح أمورنا(\*) .

وقبض على «بول» ثلاث مرات وكان فى السجن عندما اندلعت الثورة . وبلغ السخط هداه بضريبة الوؤوس التى فرضت عام ١٣٨٠، وأشرفت الحكومة على الإفلاس ، وكادت تخسر جواهر الملك المرهونة ، وألحت الحرب فى فرنسا مطالبة بأموال جديدة . ففرضت على الشعب ضريبة مقدارها ، ، ، ، ، ، ، بنيه تجبى من كل نفس تناهز الحامسة عشرة من العمر . واتحدت عناصر الثورة المفرقة بهذه الضريبة الحديدة . وتنكب من العاس طريق الحياة ، وكانت حصيلة الضريبة أقل من المطلوب بكثير . . وأرسلت الحكومة مندوبين آخرين للكشف عن الممتنعين عن حفع الضريبة فجمع العامة قواهم متحدين إياهم ، ورجموا عملاء الملك إلى خارج مدينة برنتود عام (١٣٨١) ، وحدث مثل ذلك فى مدن فوينج

<sup>(\*)</sup> إلى هنا انتهت ترجمة المرحوم الأستاذ محمد بدران .

دكورنجهام وسنت البنز . وعقدت اجتماعات شعبية للاحتجاج على الضريبة في لندن ، وأرسل المجتمعون إلى الثائرين في الريف يشجعونهم ويدعونهم أن ينضموا إلى الثائرين في العاصمة وبذلك يرخمون الملك على ألا يكون هناك رقيق أرض في انجلترا .

ولتى فريق من الجباة عند دخولهم مدينة كنت مقاومة عارمة ، وفى السادس من يونية سنة ١٣٨١ ، حطم جماعة من الغوغاء غياهب السجون فى دوشستر ، وأطلقوا سراح المسجونين ، ونهبوا القلعة . وانتخب الثوار فى اليوم التالى وات تيلر قائداً لهم . ولا يعرف شىء عن ماضيه قبل ذلك ، ومن الواضح أنه كان جندياً مسرحاً ، لأنه نظم الجمع المشتت للقيام بعمل موحد ، واكتسب طاعته السريعة لأوامره .

وفى الثامن من يونية هاجم الحمع الهائج دور المغضين إليه من الإقطاعيين والمحامن وموظى الحكومة ، وقد تسلح بالقسى والسهام والهراوات والفؤوس والسيوف ، وتلقى مدداً من المتطوعين من جميع قرى كنت تقريباً. وفى اليوم العاشر من هذا الشهر دخل هذا الجمع مدينة كانتر برى فرحب به أهلها ونهب قصر سدبرى كبر الأساقفة ، وفتح أبواب السجن ، وانتهب دور الأغنياء . وهكذا انضم سكان الجانب الشرق من كنت بأسره إلى الثورة ، وأخذت المدن تنضوى تحت لواء الثورة ، واحدة بعد أخرى ، وبادر الموظفون المحليون إلى الفرار من وجه العاصفة . . وبلأ الأغنياء إلى مناطق أخرى من انجلترا ، أو اختبأوا فى أماكن بعيدة عن طريق الثائرين ، مناطق أخرى من انجلترا ، أو اختبأوا فى أماكن بعيدة عن طريق الثائرين ، أو تجنبوا الأخطار الأخرى بتقديم المساعدة بصورة ما إلى الثورة .

وفى اليوم التالى وجه تيلر جيشه إلى لندن. فلما بلغ مدلستون أفرج عن « جون بول » فانضم إلى فريق الفرسان وأخذ يقدم إليه عظاته كل يوم وقال الآن يبدأ حكم الديمقراطية الذى طالما حلم به ودافع عنه ، وتزول جميع الفوارق الاجماعية ، ولن يكون هناك بعد الآن أغنياء وفقراء ، إلى يكون كل إنسان ملكاً في ذاته (٢١).

ونشبت فى الوقت نفسه ثورات مماثلة فى نورفولك وسفولك وبيفرلى وبرد جوتر وكمر دج واسكس ويدلسكس وستسكس وهر تفور د وسومرست وجز الشعب فى يورى سانت ادموند رأس كبير الرهبان وهو الذى حافظ بصلابته على حقول الدير الإقطاعية على المدينة . وقتل المتمردون فى كلشستر عدداً من التجار الفلورنسيين ، ظناً مهم أنهم يقطعون الطريق على التجارة البريطانية . وأتلفوا ما وقع تحت أيديهم من الأضابير والعقود أو الوثائق التي تسجل الملكية الاقطاعية أو العبودية ، وهكذا أحرق الأهالى فى كمردج وثائق الحامعة ، وألقوا فى مدينة ولدام كل وثيقة فى محفوظات الدير طعمة للنبران .

وفي الحادى عشر من يونية أشرف جيش الثوار الذي نصفه من اسكس وهرتفورد على الضواحى الشهالية لمدينة لندن ، وفي الثانى عشر بلغ ثوار كنت مدينة سوزوارك ، على الشاطئ الثانى وسدبرى وهيلز في الحصن . أنصار الملك مقاومة منظمة واختباً رتشارد الثانى وسدبرى وهيلز في الحصن . وبعث تيلر إلى الملك يطلب مقابلته ورفض طلبه . وأغلق وليام ولورث عمدة لندن أبواب المدينة ، ولكن الثوار في داخلها أعادوا فتحها . وفي الثالث عشر رحب الشعب بقوات كنت التي دخلت العاصمة فانضم إلها الثالث عشر رحب الشعب بقوات كنت التي دخلت العاصمة فانضم إلها مأن سمح لها أن تحاصر قصر جون افجونت . فلم يسرق منه شيء ، وقتلت الحاهير شخصاً من المتمردين حاول أن يسرق كأساً من الفضة . بيد ان كل شيء قد دمر ، وألتي بالأثاث الفاخر من النوافذ ، ومزقت الستائر النفيسة خرقاً ، وسحقت الحواهر سحقاً ، وأتت النبران على القصر كله ، ونناست خرقاً ، وسحقت الحواهر سحقاً ، وأتت النبران على القصر كله ، ونناست الحموع بعض المتمردين الذين استبد بهم الطرب وسكروا حتى غابوا عن الحموع في أقبية الحمر فذهبوا طعمة للنبران . ثم تحول الحيش بعد ذلك الى تمبل ، وهي قلعة رجال القانون في انجلترا ، وتذكر الفلاحون أن هوالاء الله تمبل ، وهي قلعة رجال القانون في انجلترا ، وتذكر الفلاحون أن هوالاء

الفقهاء هم الذين صاغوا صكوك عبوديهم ، أوصادروا ممتلكاتهم فى مقابل الضرائب ، فوضعوا هناك أيضاً محرقة تلهم الوثائق ، وأشعلوا النيران فى المبانى حتى أتت عليها . وقوض السجن فى نيوجيت كما دمر الأسطول . وانضم المسجونون السعداء إلى الغوغاء ، وألح التعب على الحموع من الجهود المضنية التى بذلتها لتجمع انتقام قرن كامل فى يوم واحد فرقدت فى ظاهر المدينة ونامت .

وفي هذا المساء رأى مجلس الملك أن يسمح له بالحديث مع تيلر وهو خير من الرفض على كل حال . وأرسل دعوة إلى تيلر وأتباعه لمقابلة رتشارد في الصباح التالي في ضاحية شمالية تعرف بـ ﴿ مايل الله » . وبعد بزوغ الفجر من اليوم الرابع عشر من يونية ، ركب الملك ، وكان في الرابعة عشرة من عمره ، إنقاذاً لحياته ، فخرج من القلعة يصحبه جميع مستشاريه ماعدا سدبرى وهيلز اللذين خافا أن تتعرض حياتهما للخطر . وشقت الجماعة الصغيرة طريقها وسط الحاهير المعادية إلى مايل اند ، حيث تجمع الثاثرون من اسكس ، وتبعهم فريق من جيش كنت على رأسه تيلر الذي أدهشه استعداد رتشارد للاستجابة لحميع المطالب . وهي أن تلغي العبودية في كل أنجاء انجلترا ، وتزول جميع الأعباء والخدمات الاقطاعية ، وتحدد قيمة إيجار العقار كما طلب المؤجرون ، ويعلن عفو عن جميع الذين اشتركوا فى الثورة . وبادر ثلاثون من الكتاب صياغة مواثيق الحرية والعفو لحميع المناطق التي ثار أهلوها . بيد أن الملك رفض مطلباً واحداً ،وهو أن يسلم للشعب وزراءه وغيرهم من الحونة . وأجاب رتشارد بأن جميع الأشخاص المتهمين باساءة استعال السلطة سيحاكمون طبقاً للإجراءات التي ينظمها القانون ، ويعاقبه ن إذا ثبت أدانتهم .

ولما لم يقنع تيلر بهذه الإجابة ، ركب فى فرقة مختارة من رجاله واتجهوا مسرعن إلى القلعة فوجدوا سدبرى يرتل القداس فى الكنيسة . فسحبوه إلى الفناء وبسطوه على الأرض ورقبته على كتلة من الحشب. ولم يكن جلاده حافقاً، ففصل رأسه عن جسده ببانى ضربات من الفاس. ثم جز المتمردون رأس هيلز واثنين آخرين. وثبتوا على رأس كبير الأساقفة تاجه بمسار نفد من الحمجمة، ووضعوا الرءوس على أسنة الرماح، وساروا بها فى أنحاء المدينة، ثم علقوها على باب جسر لندن وانقضى ما بنى من ذلك الهار فى سفك الدماء. وطالب تجار لندن، الذين أبو المنافسة الفلمنكية الجاهير أن تقتل كل فلمنكى تجده فى العاصمة. وكان يقدم إلى المشكوك فى جنسيته الخيز والحين، ويطلب إليه أن يسمهما، فإن نطق اسمهما بلهجة فلمنكية دفع حياته ثمناً لذلك. وقتل فى ذلك اليوم نيف ومائة وخسون من التجار وأصاب المصارف الغرباء فى مدينة لندن وسقط كثير من رجال القانون وأصاب المصارف الغرباء فى مدينة لندن وسقط كثير من رجال القانون وأصاب المصارف الغرباء فى مدينة وبدى وقتل الصبيان فى مختلف المهن فى ثورة انتقامية لا تميز بين مذنب وبرىء. وقتل الصبيان فى مختلف المهن والصناعات معلمهم والمدينون دائنهم. وحتى إذا جاء منتصف الليل انسحب المنتصرون لينعموا بالراحة مرة أخرى بعد أن أشبعوا بهمهم.

وأبلغ الملك بهذه الأحداث فعاد أدراجه من مايل اند ، ولم يتجه إلى الرج ، بل إلى جناح والدته بالقرب من كنيسة سانت بول وقفل فى الوقت نفسه عدد كبير من فرق اسكس وهرتفورد راجعين إلى ديارهم ، ابهاجاً بالمواثيق التى سحلت حريتهم . وفى الحامس عشر من يونية بعث الملك رسالة مهذبة ، إلى فلول الثوار ، يطلب إليهم لقاءه فى ظاهر شمنفيلد خارج الدرجيت . ووافق تيلر على ذلك ولما كان رتشارد يخاف على حياته فقد قام بالاعتراف وتناول الأسرار المقدسة قبل الموعد المضروب ، ثم ركب فى حاشية تتألف من مائتى رجل أخفوا سيوفهم تحت أرديتهم غير العسكرية ، وتوجه تيلر إلى شمنفيلد ولم يكن معه غير رفيق واحد بحرسه . وتقدم بمطالب جديدة غير معروفة على التحقيق ويبدو أنها كانت تتضمن مصادرة أملاك

الكنيسة وتوزيع دخلها على الشعب . وأعقب ذلك نزاع ، فقد وصف أحد حاشية الملك ، تيلر بأنه لص فأمر تيلر مساعده ، بقتله فوقف العمدة ولورث في الطريق فما كان من تيلر إلا أن طعن ولورث الذي أنقذه الدرع المستور تحت عباءته وطعن ولورث مخنجره تيلر وأنفذ أحد سراة رتشارد سيفه في تيلر مرتين فعاد تيلر إلى رجاله صائحاً الحيانة ، وسقط ميتاً عند أقدامهم فذهلوا من هذه الحيانة المفضوحة وأعدوا سهامهم وتأهبوا لإطلاقها . ومع أن عددهم كان قد أخذ في النقصان إلا أنهم ظلوا قوة لا يستهان بها وقد أحصاهم فروسافر ت بعشرين ألف رجل من المحتمل أنهم كانوا يستطيعون الإحداق محاشية الملك . ولكن رتشارد خرج إليهم في شجاعة وهو يصيح وأبها السادة ، اتقتلون مليككم ؟ سأكون رئيسكم وقائدكم ، وستنالون وأبها السادة ، اتقتلون مليككم ؟ سأكون رئيسكم وقائدكم ، وستنالون واثن أوعوا كلامه ؟ أيتركونه حياً ؟ وتردد الثوار . ثم اتبعوه واختلط معظم الحرس الملكي مهم .

أما ولورث فقد ركض بفرسه عائداً إلى المدينة ، وأصدر أوامره إلى شيوخ النواحى الأربع والعشرين أن ينضموا إليه بكل القوات المسلحة التي يستطيعون حشدها . وكان كثيرون من المواطنين الذين عطفوا على الثورة أول الأمر قد أخذوا محسون القلق من جراء أعمال القتل والتخريب ، وشعر كل امرئ ، يملك عقاراً أن أملاكه وحياته في خطر ، وهكذا وجد العمدة لفوره جيشاً تحت امرته يتألف من سبعة آلاف رجل كأنما انشقت عنهم الأرض . فعاد بهم إلى شمثفيلد ، وهناك لحق بالملك وأحاط به ، وعرض عليه أن يعمل السيف في الثائرين . فأبي رتشارد ، فهم الذين وهبوا له الحياة عندما كان تحت رحمهم ، وهو لايريد أن يبدو أقل منهم كرماً وقد أعلن إليهم أنهم أصبحوا أحراراً يستطيعون أن يرحلوا بسلام . وسرعان أعلن إليهم أنهم أصبحوا أحراراً يستطيعون أن يرحلوا بسلام . وسرعان ما انقشع الذين بقوا من ثوار اسكس وهرتفورد ، واختني عصاة لندن

فى ديارهم ، ولم تبق إلا ثلة كنت فاعترض رجال ولورث المسلحون ، طريقهم إلى داخل المدينة ولكن رتشارد أمر أن لا بمسهم أحد بسوء ، فتركوا المدينة آمنين ، ثم اضطرب نظامهم ثانية على طول طريق كنت القديم . وعاد الملك إلى والدته ، التى رحبت به ودموع الفرحة بسلامته فى عينها . وقالت : « اه ، يا بنى الصحيح ، كم تحملت من الألم والعذاب من أجلك اليوم . « فأجاب الصبى » : حقاً يا سيدتى أننى أحس ذلك جيداً ، ولكن عليك الآن أن تبهجى وتحمدى الله ، لأننى اليوم استعدت ميراثى وكان مفقوداً ، واستعدت ملك انجلترا أيضاً (٦٢) .

وأصدر رتشارد في اليوم نفسه وهو الحامس عشر من يونية – وربما كان ذلك بتأثير العمدة الذي أنقذه – قراراً ، ينبي من لندن ، كل امرئ لم يقض فيها السنة الماضية بأسرها وإلا تعرض للموت صبراً . وأخذ ولورث وجنوده يفتشون في الطرقات والمساكن عن الغرباء ، وقبضوا على كثيرين وقتلوا البعض . . وكان بيبهم رجل يدعى جاك ستروا ، اعترف ، تحت وطأة التعذيب من غير شك ، ان رجال كنت رسموا خطتهم لينصبوا تيلر ملكاً . وجاء في الوقت نفسه وفد من ثواراسكس إلى ولتام وطلبوا من الملك تصديقاً رسمياً للوعود التي قطعها على نفسه في الرابع عشر من يونية . فأجاب رتشارد بأن هذه الوعود قد صدرت بالإكراه ، وليس في نيته أن يبقي عليها ، وأخبرهم بنقيض ما توقعوا « لا تزالون أوغادا ، وستظلون أوغاداً ، وستظلون أوغاداً » وتوعد بالانتقام الرهيب من كل رجل يظل على عصيانه أوغاداً » ، وتوعد بالانتقام الرهيب من كل رجل يظل على عصيانه المسلح (١٤٠٠) . ودعا المندوبون الناخبون أتباعهم أن يبعثوا الثورة من جديد ، فاستجاب البعض بيد أن رجال ولورث أبادوهم في مذبحة هائلة في الثامن والعشرين من يونية .

وألغى الملك المغيظ الحانق فى الثانى من يولية جميع المواثيق وعهود الأمان التي أصدرها إبان الثورة ، ومهد الطريق إلى تحقيق قضائى عن هوية

زعماء الفتنة وأعمالهم : فقبض على المثات ، وحوكموا ، وقتل مائة وعشرة أو أكثر . واعتقل جون بول في كفترى ، فاعترف جريئاً بدوره القيادى في الثورة ، ورفض أن يطلب العفو من الملك . فشنق ، وسحل ، وقطعت جثته أربعة ، ووضعت رأسه مع رأس تيلر وجاك سترو في مكان رأسي مديرى وهيلز لتزين جسر لندن . وفي الثالث عشر من نوفم عرض رتشارد على البرلمان تقريراً عن أعماله ، وقال ، إذا كان المجتمعون من الأساقفة والأعيان والعامة يرغبون في تحرير رقيق الأرض ، فإنه يرغب في ذلك أيضاً . ولكن الأعضاء كان جلهم من أصحاب الأراضي ، الذين لايستطيعون أن يقبلوا حق الملك في تجريدهم من أملاكهم ، وكانت نتيجة التصويت وجوب الإبقاء على جميع العلاقات الإقطاعية »(١٥٠) ، وعاد الفلاحون المهزمون إلى معاريثهم ، والعال المنحوسون إلى معارفهم .

# ٤ - الأدب الجديد

كادت اللغة الإنجلزية تصبح ، بعد أن مرت بمراحل بطيئة ، وسيلة ملائمة للأدب . فقد أوقف الغزو النورمندى عام ١٠٦٦ ، تطور اللغة الانجلوساكسونية إلى الإنجلزية ، وظلت الفرنسية هي اللغة الرسمية للمملكة فترة من الزمان . ونشأت بالتدريج مفردات ولهجة جديدة ، أساسها ألماني ، مخالطها وتزينها كلمات وصيغ غالية . ولعل الحرب الطويلة مع فرنسا قد حفزت الأمة إلى أن تتمرد على السيطرة اللغوية لعدوها . فأعلن عام ١٣٦١ ان الإنجليزية هي لغة القانون والمحاكم ، واستحدث حامل أختام الملك سابقة دستورية عام ١٣٦٣ بافتتاحه البرلمان مخطية إنجليزية . وظل العلماء والمؤرخون والفلاسفة (إلى عهد فرنسيس بيكون) يكتبون باللغة اللاتينية لتصل كتاباتهم إلى قراء من دول مختلفة ، بيد أن الشعراء ومؤلفي المسرحيات أنشأوا منذ ذلك للغة انجلترا ؟

وأقدم مسرحية باقية بالإنجلزية (من مسرحيات الخوارق) – وهي عرض درامی لقصة دینیة \_ أخرجت فی مدلاندز . حوالی عام ۱۳۵۰ بعنوان القضاء على الحجم ، وقد مثلت مفاخرة بن الشيطان والمسيح عند مدخل الحجيم وأصبح مألوفاً في القرن الرابع عشر بين نقابات كل مدينة أن تعرض حلقة من مسرحيات الخوارق ، بأن تعد النقابة مشهداً ، من الكتاب المقدس عادة ، وتنقل الممثلين والمعدات في سفينة ، وتؤدى المشاهد على مسارح مؤقتة تشيد في الساحات الشعبية للمدينة ، وتعرض نقابات أخرى في الأيام التالية ما يلها من المشاهد مين قصص الكتاب المقدس نفسه . وأقدم ما يعرف الآن من هذه الحلقات هي خوارق شستر ، التي مثلت عام ١٣٢٨ ، حتى إذا جاء عام ١٤٠٠ عرضت حلقات مشامة في يورك وبيفولى وكمبر دج وكفنترى وريكفيلد ولندن ولقد أثمرت الحوارق اللاتينية ، في فترة مبكرة ترجع إلى عام ١١٨٢ ، نوعاً جديداً أطلق عليه « المعجزة » التي تدور حول كرامات بعض القديسين وآلامهم وظهر حوالي عام ١٣٧٨ نوع آخر ــ هو المسرحية الأخلاقية ــ يىرز مغزى أخلاقياً ، بتمثيل إحدى الحكايات ، لا مما بلغ هذا القالب ذاته في مسرحية «كل إنسان» ( ١٤٨٠) . ونحن نسمع في فترة مبكرة من القرن الخامس عشر عن قالب مسرحي آخر ، أقدم عهداً بلا شك وهو « الفاصل » ولم يكن تمثيلية بن تمثيليات ، ولكنه كان عرضاً يقوم به ممثلان أو أكثر ولاينحصر موضوعه في الدين أو الأخلاق ، وربماكان دنيوياً مرحاً مسفاً مفحشاً . ومثلت فرق من المنشدين الحوالين هذه الفواصل في أمهاء قصور الأمراء أو دور النقابات ، وساحات المدن والقرى ، أوفناء إحدى الحانات . وأنشأت اكستر عام ١٣٤٨ أول دار إنجلزية معروفة للتمثيل ، وهي أول مبنى أوربي وقف على العرض المسرحي وخصص له منذ المنشآت الرومانية الكلاسية ولعل الكوميديات قد نشأت عن هذه الفواصل ، أما تراجيديات المسرح الاليزابيثي الخصب فلعلها نشأت عن الخوارق والأخلافات،

وأول قصيدة عظيمة – وهي من أعجب وأقوى القصائد – في اللغة الإنجليزية هي الموسومة بعنوان «روئيا وليام المتعلقة ببترز الحراث». ولا يعرف عن مؤلفها شيء إلا ما يستشف من قصيدته ، ونحن إذا افترضنا أنها سيرة ذاتية ، فإننا نستطيع أن نسميه وليام لانجلاند ونجعل مولده من عام ١٣٣٧. ولعله شغل مراتب كنسية دنيا ، ولم يصبح قط قسيساً ، وأخذ يجوب الأنجاء حي بلغ لندن ، وحصل على الكفاف ، بترتيل المزامير في القداس من أجل الموتى وعاش ماجناً يتأثم بـ « جشع النظرة وشهوانية الحسد » ، وكانت له ابنة ولعله تؤوج أمها ، وعاش معها في خص متواضع في كونهيل . ويصف نفسه بأنه طويل ، نجيل ، يرتدى إزارا قائماً يناسب حطام آماله الغبراء وشغف بقصيدته التي أصدرها ثلاث مرات ( ١٣٦٢ ، ١٣٧٧ ، وكان يطيل في نسجها كل مرة مثله مثل الشعراء الانجلوسكسونين ، لا يستعمل القافية ، وإنما يصطنع النظم الذي يجانس أوائل الكلات مع اضطراب الوزن .

وبدأ بتصوير نفسه وقد غلبه النوم على أحد تلال ما لفرن ، فرأى في أي يرى النائم «حقلا يعج بالناس» جماهير من الأغنياء والفقراء ومن الأخيار والأشرار ، ومن الصغار والكبار بينهم سيدة جميلة نبيلة يرمز بها إلى الكنيسة المقدسة . وهو يركع أمامها ويسألها « لا أن تمنحيني كنزا من الكنوز ، ولكن خبريني كيف أنقذ روحي » فتجيب :

إذا امتحنت جميع الكنوز ، فالصدق أحسنها . . ومن يصدق بلسانه ، ولايقول غير الصدق ، ولايسيء إلى أحد بعمله ، ولاينوى له الشر بقلبه ، فإنه حرى فى نظر الإنجيل أن يكون إلها . وفى منزلة مولانا(١٧) .

ورأى فى منام آخر ، الكبائر السبع ، واتهم الإنسان فى كل واحدة منها باللؤم فى سخرية لاذعة : وغلب عليه فى فترة من الزمن ، تشاؤم ساخر جعله يتوقع نهاية قريبة للعالم . وإذا ببترز (بطرس) الحراث يظهر فى

القصيدة . وهو فلاح نموذجي أمن ودود كريم يثق به الحميع كادح يخلص لزوجته وأطفاله وهو ابن بار للكنيسة دائماً . ورأى وليام في أحلام تالية نفس الرجل يبرز ، على أنه المسيح المتجسد في صورة البشر ، في صورة بطرس الرسول ، في صورة بابا ، ثم يحتني بانشقاق الكنيسة ومجئ المسيخ الدجال . ويقول الشاعر ، ان رجال الدين ، لم يعودوا الحلف القادر على إنقاذ الأرواح ، فقد فسد معظمهم ، إذ يخدعون البسطاء ، ويغفرون للأغنياء ويتقاضون ثمن غفرانهم ويتجرون في المقدسات ، ويبيعون الحنة نفسها في مقابل فلس واحد . وما الذي يستطيع المسيحي أن يفعله في هذه المنحة العامة ؟ يقول وليام ، عليه أن يعود مرة أخرى ، ويتسامي على كل الجاعات الحية المتداخلة على ضروب الفساد ، ويبحث عن المسيح نفسه .

وفى قصيدة بترز الحراث نصيب من الهذو ، أما مجازاتها الغامضة ففيها إملال ، لكل قارئ يدرك أن الوضوح ، مسئولية معنوية ، بحب أن يهض بها المؤلفون . وهي على ذلك قصيدة صادقة تنكل بالأشرار في غبر تعصب، وتصور المشهد الأنساني تصويراً حقاً ، وترتفع بلسان العاطفة والحمال إلى فروة لاتضارعها سوى حكايات كانتربرى في الأدب الإنجليزي إبان القرن الرابع عشر ، وكان تأثيرها عظيا ، حتى لقد أصبح بترز بالنسبة إلى ثوار انجلترا ، رمزاً للفلاح الحرىء المستقيم ، ولقد امتلحه جون بول لثوار اسكس عام ١٣٨٨ ، وبعث اسمه ، بعد ذلك بكثير في عصر الإصلاح عند نقد النظام الديني القديم والمطالبة بنظام جديد (٦٩) . وختم الشاعر أحلامه بأن تحول من بترز الذي يمثل البابا ، إلى بترز الفلاح مرة أخرى وهو يقول في الحتام ، إذا كنا جميعاً مثل بترز فلاحين بسطاء ، نتبع المسيحية فذلك أعظم الثورات وآخرها ، ولن محتاج العالم إلى غيرها أبداً .

أما جون جور ، فشاعر أقل من لانجلند العجيب ، خيالا وأضعف شخصية ، ذلك أنه كان من أصحاب الأراضي الأغنياء في كنت . فامتلأ ذهنه بالكثير من عناصر التحذلق والعلم ، وكان بليد القريحة ، فيا أنشأ بثلاث لغات ، وهاجم أيضاً أخطاء رجال الدين ، ولكنه كان يرتعد فرقاً من هرطقة المصلحين الإنجليز الأوائل اللولارد وتعجب من وقاحة الفلاحين الذين قنعوا يوماً بالقمتخ والحعة ، وإذا بهم يطالبون اليوم باللحم واللبن والحين . ويقول جور ثلاثة أشياء لاترحم ، إذا لم يكبح جماحها : الماء ، والنار ، والغوغاء . ألح الضيق بجوير المثالى من هذا العالم فانشغل بالآخرة ، واعتزل في شيخوخته بصومعة . وانفق السنة الأخيرة من حياته في الصلاة وكف البصر . ولقد أعجب معاصروه بأخلاقياته ، وأسفوا على سلوكه وأسلوبه ، وتخاصوا منه إلى تشوس .

### ٥ ــ جيوفري تشوسر

#### 12 .. - 142 .

كان رجلا يتدفق فيه دم انجلترا المبتهجة وخمرها ، رجلا قادراً على أن يطوى فى قلبه متاعب الحياة الطبيعية ، وأن يرسم وخزها فى مرح متسامح ، ويصور جميع مراحل المجتمع الإنجليزى ، بريشة جد عريضة كريشة هوميروس ، وروح شهوانية كروح رابليه .

وكان اسمه ، كأكثر مفردات لغته ، فرنسى الأصل ، ومعناه الإسكاف ، وربما كان ينطق شوساير ، وللوراثة مداعباتها لأسهائنا ، وهي إنما تذكرنا بأن نصوغ أنفسنا طبقاً لهواها . فهو ابن جون تشوسر ، خمار لندنى . لقد نال حظاً طيباً من العلم بفضل الكتب والحياة معاً ، وينضح شعره بمعرفة الرجال والنساء من ناحية والأدب والتاريخ من ناحية أخرى . ولقد سجل اسم « جيوفرى تشوسر » رسمياً عام ١٣٥٧ ، ليكون في حاشية دوق كلارنس المقبل . وبعد ذلك بعامين رحل ليحارب في فرنسا ، وأسر ، ما فتداه ادوارد الثالث ، ونحن نجده عام ١٣٦٧ أحد الأعيان في مجلس

الملك ، بمعاش مقداره عشرون مارك سنوياً . وكان ادوارد كثير الرحلة مع حاشيته وأغلب الظن أن تشوسر كان يصحبه مستمتعا بجال انجلترا وتزوج عام ١٣٦٦ فيليبا ، إحدى وصيفات الملكة ، وظل على خلاف معها حتى ماتت واستمر ريتشارد الثاني يجرى عليه معاشاً ، أضاف إليه جون أمير جونت ، عشرة جنهات كل سنة كما حصل على هبات أخرى من الطبقة العليا وهذا يفسر السبب الذي من أجله لم ينتبه تشوسر إلى الثورة الكبرى مع أنه كان خبراً بالحياة .

وفى التقاليد الحسنة فى تلك الأيام التى كلف الناس فها بالشعر والفصاحة، أن يوفد الأدباء فى مهام سياسية فى الحارج. فانتدب تشوسر مع آخرين للمفاوضة على عقد اتفاقية تجارية فى جنوة عام ١٣٧٧، كما ذهب عام ١٣٧٨، صحبته سير ادوار د بيركلى ، إلى ميلان . ومن يدرى لعله لتى هناك بوكاشيو العليل ، أو بتر ارك الطاعن فى السن ؟ ومهما يكن من شىء فقد كانت إيطاليا نقطة تحول فى إلهامه . ذلك أنه رأى فيها الثقافة أكثر صقلا وعلم وبراعة من انجلترا ، وتعلم أن يحتنى بالآداب الكلاسية ، وباللاتينية منها على وجه خاص ، وتحول عن التأثير الفرنسى الذى صاغ قصائده الأولى ، إلى الإيطالي فى الأفكار ، وقوالب النظم والموضوعات . حتى إذا عاد ومفكراً ناضجاً ،

وما من امرئ فى انجلترا وقت ذاك استطاع أن يكسب عيشه من القريض ، ونحن نعتقد أن معاش تشوسر قد يسر له السكن والغذاء والكساء ، ذلك أن مجموع ما حصل عليه بعد عام ١٣٧٨ ، كان قريباً من عشرة آلاف دولار بالحساب النقدى فى أيامنا ، يضاف إلى ذلك المعاش الذي كانت تحصل عليه زوجته من جون اوف جونت ومن الملك . ومهما يكن من شيء فقد أحس تشوسر الحاجة إلى استكمال دخله بالتعيين فى مناصب حكومية

مختلفة . فعمل اثنتي عشرة سنه ( من عام ١٣٧٤ — ١٣٨٦ ) «مراقباً للجارك والمكوس» واتخذ له في هذه الفترة مسكناً في قلعة « الدجيت » ودفع في عام ١٣٨٠ ، مبلغاً لم يذكر مقداره إلى سيسيليا تشومبين لتتنازل عن ادعائها بأنه اغتصبها . وعن بعد ذلك بخمسة أعوام قاضى الصلح لمقاطعة كنت ، وفي عام ١٣٨٦ سعى حتى انتخب في البرلمان . وكان يقرض شعره في فترات الراحة من العمل . ووصف نفسه في قصيدته « دار الشهرة » بأنه يعود متعجلا إلى بيته « بعد أن يسدد ما عليه ، وينسى نفسه في كتبه ، ومجلس جامداً كالصخر ، ويعيش كالناسك في كل شيء إلا الفقر والعفة والطاعة ، ويقف ملكاته على تقفية كتبه وأغانيه وأناشيده » . ومخبرنا بأنه نظم في شبابه «كثيراً من الأغاني وقصائد التشبيب » . ولقد ترجم كتاب فينوس «عزاء الفلسفة » . في نثر جيد ، وجزءاً من قصيدة جويوم دولوريس «قصة الورد» في نظم بارع . وبدأ فيما يمكن أن يسمى المقطعات الشعرية الهامة « دار الشهرة » ، «كتاب الدوقة » ، « برلمان الدجاج » ، « اسطورة النساء الطيبات » ، ولقد سـبق وأوضح لنا أنه لم يكن قادراً على إتمامها . وهذه القصائد جهود تنيُّ عن طموح وان كانت تقليداً صريحاً للأصول الأوربية في الموضوع والشكل جميعاً .

ودأب تشوسر على التقليد بل الترجمة فى أحسن قصائده المفردة و هى ترويلوس وكريسيد ، فاستعار من « الفلستراتو » لبوكاشيو ٢٧٣٠ بيتاً وأضاف ٢٩٦٥ بيتاً من مصدر آخر أوصاغها بنفسه . ولم يبذل محاولة ما ليخدع القارى عن هذه الحقيقة ، فهو يذكر مصدره مراراً ويعتذر عن عدم ترجمته بأسره . ويعد هذا التحول من أدب إلى آخر مقبولا ومفيداً فإن الذين نالوا حظاً كبيراً من التعليم لم يكونوا يستطيعون وقت ذاك أن يفهموا غير لهجهم الحاصة . فموضوع القصة حق مشاع كما اعتقد مؤلفو التمثيليات من الإغريق والإنجليز فى عهد إليزابيث ، والفن إنما يتركز فى الشكل .

وتعد ترويلوس الَّتي نظمها تشوسر على الرغِم من جميع هذه النقائص ، أول قصيدة قصصية عظيمة في اللغة الإنجلىزية . ولقد وصفها سكوت بأنها « طويلة مملة » وأنها كذلك وقال روزيني « لعلها أحمل قصيدة قصصية على شيء من الطول في اللغة الإنجليزية » ، وهذا أيضاً صحيح . ذلك لأن القصائد الطويلة كلها مملة مهما كان حمالها ، فالعاطفة من مقومات الشعر فإذا استغرقت ٨٣٨٦ بيتاً ، فإنها تصبح نثراً بسرعة انطفاء الرغبة . ولن تحتاج أى سيدة إلى مثل هذه الأبيات الكثيرة لكى تنام ، وقلما تردد الحب وتأمل وماطل وأذعن بهذه البلاغة الفاخرة ، والأخيلة المطربة ، والقافية السهلة السلسة .. ولايضارع هذا النهر العظيم الفياض من النظم سوى ريتشارد سونِ فى نثره المتدفق كنهر المسيسى فى تصوير الحب ، بأناة ، تصويراً نفسياً . ومع ذلك فإن الحطابية المحنحة في سرف وصياغة الكلمات التي لاتحد وسعة المعرفة المعترضة لم تستطع أن تفسد القصيدة . فهي فوق هذا كله حكاية فلسفية تصور كيف خلقت المرأة للحب ، وسرعان ما تحب شخصاً ثانياً إذا طالت غيبة الأول عنها . وفها شخصية واحدة رسمت وكأنها حية تسعى : بندارس الذي كان في الألياذة قائد جيش ليشيا في طرواده ولكنه يصبح هنا شخصية مفرطة داهية ديوثا جريئاً يقود العاشقين إلى الخطيئة وحسبنا هذه الكلمة تعليقاً عليه . أما ترويلوس فهو محارب مشغول بمدافعة اليونان ومحتقر الرجال الذين يتلكأون على الصدور اللينة ويصبحون عبيد الشهوة ، وهو بجن بكريسيد حباً من أول نظرة . ولم يفكر بعد ذلك إلا في حمالها و دلالها ورقتها . وبعد أن انتظرت كريسيد في شوق ، مدى ستة آلاف بيت من الشعر ، من هذا الحندي الحبي أن يصرح بحبه ، تقع بين ذراعيه ، وقد تنفست الصعداء آخر الأمر ، وسرعان ما ينسى ترويلوس عالمين في وقت و احدد.

مرت منه خميع الهموم الأخرى.

هموم الحصار وهموم خلاص الروح .

وما ان أجهد تشوسر نفسه فى الحصول على هذا الوجد ، حتى يتخطى مسرعاً نعيم العاشقين إلى المأساة التى تنقذ القصيدة من الإملال . فقد هجر والدكريسيد قومه إلى اليونان ، فأرسل الطرواديون وقد لاح عليهم الغضب كريسيد إلى هناك فى مقابل الأسير انتينور . وافترق العاشقان البائسان بعد أن قطعا على نفسيهما العهود بالوفاء إلى الأبد . ولما وصلت كريسيد إلى اليونان منحت إلى دياميدس ، الذى أوقع أسيرته فى شراكه برجولته ووسامته – فاستسلمت فى صحيفة واحدة من القصيدة وهو ماكان قد حشد قبل ذلك فى كتاب . وفطن ترويلوس إلى ذلك ، فبادر إلى الحرب باحثاً عن دياميدس وإذا به يلتى مصرعه برمح اخيل . وختم تشوسر ملحمته الغرامية بابتهال إلى الثالوث المقدس ، بعث بها وقد أنبه ضميره «إلى جوور الأخلاق لتصحيحها بسماحتك » .

ور بما يكون قد بدأ «حكايات كانتبرى» عام ١٣٨٧ وكان مشروعاً رائعاً ، أن ينضم إلى جمع مختلف من البريطانيين في حانة تابرد في سوث وارك ، حيث تعاطى شوسر أقداحاً كثيرة من الجعة – ثم يركب معهم في عطلة الحج إلى ضريح بكت في كانتربرى ، ويضع على أفواههم الحكايات والأفكار التي جمعها الشاعر من رحلاته طوال نصف قرن . ولقد استعملت هذه الوسائل لجمع القصص بعضها إلى بعض ، قبل ذلك مراراً ، ولكن هذه الوسيلة أحسها جميعاً .ولقد حشد بوكاشيو في مجموعته «ديكامبرون» طبقة واحدة فقط من الرجال والنساء ، ولم يظهرهم شخصيات مختلفة ، أما تشوسر فخلق حانة زاخرة بالشخصيات ، بلغت حداً من الواقعية في عدم التجانس ، حتى بدت أقرب إلى الجياة الإنجليزية من الأعلام التاريخية الجامدة ، إنهم يعيشون ويتحركون كما يتحرك الأحياء بالضبط ، إنهم وهم

يجوسون خلال الطريق الحكايات التي يقصونها فقط ، ولكنا نسمع متاعبهم ومشاجراتهم وفلسفاتهم .

ومن الذى يعترض على ذكر هذه الأبيات المخضلة بنضارة الربيع مرة أخرى ؟

> عندما محل ابريل بشآبيبه تكون رياح مارس قد نفذت إلى الحذور ، وغسلت كل كرم برحيق أغصانها ، وتكون الزهرة هي الفضيلة التي أثمرت ، وعندما ألهمت الريح القرية بأنفاسها الحلوة. فی کل حقل وفی کل مرج ، أیضاً النباتات الندية ، تكون الشمس الفتية قد سارت نصف مدارها في برج الحمل ، فترسل بغاث الطبر أنغامها ، وهي التي أنفقت الليل بطوله مفتوحة الأعِن ،.. ثم يذهب الناس المشوقون إلى الحج . . . إلى الأضرحة البعيدة ، المعروفة في بقاع شيى . . وفي سوثورك في تاباد حيث أقطن أسعد لأقوم بالحج إلى كانتربري بعزم خالص كامل ، وجاء إلى المنزل في الليل. تسعة وعشرون صحبة واحدة ، من أناس مختلفين ، التقوا بالصدفة وألفوا زمراً ، وهم جميعاً حجاج ، يتجهون راكبين إلىكانتربرى

( A )

ثم يقدمهم تشوسر الواحد بعد الآخر في رسومه الطريفة من استهلاله الذي لايضارع ،

وكان بينهم فارس ، وهو رجل محترم ،

وهو فى ذلك الزمان أول من بدأ

الخروج راكباً ، فقدكان بحب الفروسية ،

والصدق ، والشرف ، والحرية والتهذيب . .

وقد خاض المعارك الدامية ،

وحارب من أجل عقيدتنا في ترامسن. . .

ومع أنه كان جديراً بالاحترام ، إلا أنه كان حكيا ، يشبه في هيئته العذراء.

ولم يصدر عنه الخبث ولم يقله

فی کل حیاته ، ولم یعرف عنه خلق فظ ؟

فلقد كان فارساً كاملا دقيقاً.

وابن الفارس:

. . . سيد شاب ،

عاشق ، وأعزب شهواني . .

وقد توله في عشقه ، حتى أنه في كثير من الليالي .

لا ينام أكثر مما ينام العندليب.

وحارس نخدم الفارس والسيد ، وراهبة بارعة الحمال :

وكانت هناك أيضاً راهبة ، رئيسة راهبات ،

وفى بسمتها البساطة والخفر ،

وقسمها الأعظم هو بالقديس لويس،

وكانت تدعى مدام اجلنتين .

تحسن ترتيل الصلاة ،

يضاف إلى هؤلاء راهبة أخرى ، وثلاثة قسس . وناسك مرح « يحب الصيد » ، وراهب لايضارع فى إخراج الاكتتابات من حوافظ المتقين ، ومع أنه كان أرملا لا ينتعل حذاءاً ،

إلا أنه كان رضياً في مبادئه . يستطيع أن يحصل على فلس ، قبل أن عضي

ويكلف تشوسر بطالب الفلسفة الشاب أكثر من غيره:
وكان بينهم أيضاً كاتب من اكسفورد،
قطع فى دراسة المنطق مرحلة طويلة.
وجواده ضامر مثل الكلب الأعجف،
لقد رأيته غير بدين.
يبدو نحيلا، غاية فى التعقل.
تلفه سترة من الحيط،

فلم يكن يحصل على صدقة من الكنيسة ، ولم يكن خبيراً بشئون الدنيا ليحصل على وظيفة ؟ فوضع لنفسه على رأس السرير.

عشرين كتاباً مجلدة بالأسود أو الأحمر،

عن أرستطاليس وفلسفته .

وهي عنده أفضل من الثياب النفيسة أو القيثارة الطروب. .

وبذل في دراسته فائق عنايته وغاية انتباهه . ولا يلفظ بكلمة لغو .

ولم يكن يسمع إلا متحدثاً عن الفضيلة الأخلاقية . وكان يسره أن يتعلم ، وأن يعلم :

وهناك أيضاً « زوجة باث » وسنتحدث عنها بعد قليل ، وراعى كنيسة فقير « وهو غنى بأفكاره وأعماله الدينية » وفلاح ، وطحان ، على أطراف أنفه . . . . . وتقف دونها خصلة من شعر أحمر كالشعر الحشن على أذنى خنزير ، وأحد زبائن حانة أوزميل ، أو ناظر ضيعة ، أو محضر محكمة:

كانْ وغدا رقيقاً حنوناً ،

ولابجد الناس خبراً منه .

وهو تجاهد للحصول على ربع نبيذ،

وقرينة حسنة تصبح له حظية

اثنی عشر شهراً ، ثم تخلیه و هی حامل

. . . ويركب معه باثع غفران طيب. .

وجعبته أمامه على حجره ،

تمتلی الی حافتها بصکوك غفران لا تزال كلها دافئة من روما ، وكان هناك تاجر ، ورجل قانون ، وصاحب أعمال ، ونجار ونساج ، وصباغ ، ومنجد وطباخ وبحار ، وكان هناك جيوفرى تشوسر نفسه ، يقف جانباً في خجل ، بديناً من العسير احتضانه «ويفحص الأرض بنظراته كأنما

يفنش عن أرنب » ولم يكن مضيفنا أقلهم شأناً ، وهو صاحب حانة تابارد ، الذي يقسم أنه لم يرفه عن جماعة كبيرة العدد كهذه ، والواقع أنه عرض عليهم أن يذهب معهم وأن يكون دليلهم ، واقترح لكى يقضوا الرحلة الستة والحمسين ميلا ، أن يروى كل حاج قصتين في الذهاب وأخريين في الإياب ، وأن من يروى أحسن قصة ، سيتناول العشاء على حساب الحميع ، عندما يعودون إلى الحانة . ، اتفق الكل على ذلك ، واكتمل المشهد المتحرك لهذه الملهاة الإنسانية ، وبدأ الحج ، وروى الفارس المهذب الحكاية الأولى – كيف أن صديقين حميمين بلاجون وارسيت ، رأيا فتاة تجمع الأزهار في بستان فوقع كلاهما في حبها ، واختصها من أجلها في مبارزة دامية . . . لتكون المكافأة السنية لمن يتصر منهما .

ومن ذا يصدق أن قلما رومانسياً كهذا ، يستطيع أن يتحول في بيت واحد ، من إطناب الفروسية إلى الإفحاش في قصة الطحان ؟ ولكن الطحان كان يحتسى الحمر وتوقع أن عقله ولسانه قد ينفلتان في شراكهم المنصوب . ويعتذر تشوسر عنه وعن نفسه - فيجبعليه أن يسجل كل شيء بإخلاص - ويدعو القارئ المتعفف أن يتجاوزها إلى قصة أخرى « فإن هذا نحدش الحياء . . والأخلاق والدين » . وتبدأ حكاية رئيسة الراهبات بنبرة دينية حلوة ، ثم تر دد الأسطورة الفاجعة التي تتحدث عن غلام مسيحي ، يقال أن يهودياً ذبحه ، وكيف أن محافظ المدينة قام بواجبه وقبض على يهودها وعذب عدداً منهم حتى ماتوا . وينتقل تشوسر من هذا الورع الديني في الاستهلاك ، إلى حكاية تاجر صكوك الغفران . . إلى سغرية لاذعة بباعة متجولين لصكوك الغفران ، وأصبح عمر هذا الموضوع قرناً من الزمان ، متجولين لصكوك الغفران ، وأصبح عمر هذا الموضوع قرناً من الزمان ، وبلغ شاعرنا الحضيض في أخلاقياته والذروة في قوته . إنه احتجاج معربد على العذرية والعزوبة ، أجرى على لسان فاجر مدرب على شئون الزواج ، على العذرية والعزوبة ، أجرى على لسان فاجر مدرب على شئون الزواج ،

لسان امرأة حصلت على خسة أزواج ، مذكانت فى الثانية عشرة من عمرها ، ودفنت أربعة منهم ، وتبحث عن السادس ليخفف من سورة شبامها .

لقد دعانا الله إلى أِن ننمو ونتكاثر . .

ولم يذكر العدد الذى نبلغه ، الزواج من اثنين أوثمانية ، فلهاذا يتحدث المرء عنه بسوء؟

يا عجبا . . هذا هو الملك الحكيم سيدنا سليمان ،

ي عبر الله اتخذ أكثر من زوجة ، أحسب أنه اتخذ أكثر من زوجة ،

*جَمَّا ترك الله الأمر* لى

أن أجدد حياتى كالرجل أكثر من مرة . . .

وا أسفا وا أسفا أن يعد الحب خطيئة!

ولن نورد هنا اعترافاتها الفسيولوجية ، ولا ما يناظرها من اعتراف مذكور فى حكاية سمنور ، حيث يعكف شوسر على دراسة تشريح البطن المنتفخ . ويصبح الحو مهيأ عندما نصل إلى جريزلدا المطيعة أبدا ، فى حكاية اكسفورد الكهنوتية ، ولم يستطع بوكاشيو أو بترارك أن يرويا هذه الحرافة التى حلم بها رجل ألح الضيق عليه بنفس الحودة التى رواها بها شوسر .

ولم يعطنا تشوسر غير ثلاث وعشرين من الحكايات الثمانية والحمسين التي وعدنا بها في المقدمة ، ولعله شعر مع القارى أن الحمسمائة صحيفة تكفي ، وأن نبع ابتكاره قد جف . بل إننا نجد في هذا التيار المتدفق فقرات كدرة . تتجاوزها العين الناقدة . ومهما يكن من شيء فإن التيار البطيء العميق ، يحملنا على صفحته وينشر جواً من النضارة ، كان الشاعر قد عاش على طوال الشواطئ الخضراء ، لا عند بوابة لندن — ومع ذلك فليس نهر التاميز بعيداً عن العين . وتعد بعض الأناشيد من ناحية الحال الخارجي تمرينات أدبية جامدة ، ومع ذلك فإن الصورة المتحركة تأتى حية بشعور وحديث أدبية جامدة ، ومع ذلك فإن الصورة المتحركة تأتى حية بشعور وحديث



طبيعيين مباشرين ، وقلما توجد مثل هذه الملاحظة الكاشفة السريعة للناس والأخلاق بين دفتى كتاب واحد ، ولن يزودنا غير شكسبير بعد ذلك عمثل هذا الحشد من الصور والتشبهات والمحازات (ويعتلى بائع صكوك الغفران المنبر ويومئ يميناً وشمالا بين الحمهور كحامة على سقف غزن للحبوب) ولقد أصبحت لهجة شرق مدلاند التي استعملها تشوسر ، لغة انجلترا الأدبية ، وكانت مفرداتها قد كثرت إلى الحد الذي يتيح لها التعبير عن جمال الفكر ومناهجه وهكذا صارت لغة الحديث عند الإنجليز للمرة الأولى وسيلة الفن الأدبى العظيم .

وكانت مادة أدبه ، كما هو الحال عند شكسير ، مطروقة من قبل . ذلك أن تشوسر استعار قصصه من كل مكان . حكاية الليل من تيسيد لبوكاشيو ، وجريزلدا من مجموعة «ديكاميرون» ، وأكثر من عشر حكايات من الحرافات الفرنسية . ويفسر المعنى الأخير ما اتسم به تشوسر من فحش ، ومع ذلك ، فإن أنكر قصصه لا يعرف له مصدر غير شخصه . وليس من شك في أنه كان يشارك كتاب المسرح في عهد البزابث ، في الاعتقاد بأن الأشخاص الذين تدور القصة عليهم بحب أن يعطوا جرعة فاجرة بين حين وآخر لكي يظلوا أيقاظا ، ولقد جعل تشوسر رجاله ونساءه يتكلمون كأنما يناظرون طبقهم الاجهاعية وأسلومهم في الحياة ، وهو يكرر ، أنهم أكثروا من احتساء الحعة الرخيصة . ومرحه في الغالب غير مريض من القلب ، تحفزه النهوة ، لابد أن تكون ممتلئة حسنة الغذاء لقوم من الإنجليز قبل تزمت الطهريين ، ولقد مزج هذا المرح مزجاً بارعاً بكل مافي البديهة الإنجليزية الحديثة من حيلة ودهاء .

وكان تشوسر على علم بأخطاء البشر وذنوبهم ، وجرائمهم وحماقاتهم وغرورهم ، ولكنه أحب الحياة على الرغم من هذا كله ، وصبر على كل امرئ لا يسرف فى التبجح وقلما يفضح ، وحسبه أن يصف . وأن يسخر من نساء الطبقة الوسطى الدنيا فى حكاية زوجة باث ، ولكنه أعجب بقوتها الحيوية العارمة . وكان قاسياً غير مهذب مع المرأة ، قد تكشف كلماته وانتقاداته اللاذعة عن الزوج الحريح المنتقم بقلمه عن حياء لسانه عن التعبير بالليل . وهو على الرغم من ذلك يتلطف فى الحديث عن الحب ، ولا يعرف نعمة أعظم منه ، ويملأ معرضاً كاملا بصور النساء الطيبات . ولا يعترف بالفضل الذى يرتكز على الوراثة ، ويرى « ان الفاضل إنما هو ولا يعترف بعمل فاضل » بيد أنه لا يثق فى تردد العامة ، والمغفل عنده هو كل من يربط حظه بالشهرة أو يندمج مع الغوغاء .

وكان متحرراً إلى حد كبير من خرافات عصره . فعرض بأدعياء الكياويين ، ومع أن الذين سردوا حكاياته ذكروا التنجيم ، إلا أن تشوسر نفسه قد استنكره . وكتب إلى ابنه رسالة عن الاسطرلاب ، أظهر فيها دراية حسنة بالمعارف الفلكية الشائعة . ولم يكن عالماً متبحراً ، وان كان شغوفاً بإظهار علمه ، فحشا صفحاته بفقرات من «بيوشيوس» بل إنه جعل زوجة باث تستشهد «بسينكا» . ويورد مشكلات فى الفلسفة وعلوم الدين ، ولكنه يهز كتفيه أمامها عجزاً ولعله شعر ، بما يشعر به الرجل العملى ، بأن الفيلسوف الفطن لايتوسل فى حياته اليومية بمعارفه عما وراء الطبيعة .

أكان مسيحياً مؤمناً ؟ لايوجد شيء يضارع غلظته وفظاظته في هجائه للرهبان ، في الاستهلال وفي تضاعيف حكاية «سومنور» ، ولكم صوب نفر من المؤمنين المحافظين للإخوان مثل هذه الطعنات . وهو يثير الريب هنا وهناك ، حول بعض العقائد الدينية الحامدة ، ولم يكن يستطيع أن يفعل أكثر من لوثر في التوفيق بين العلم الإلهي السابق وبين إرادة الإنسان الحرة ، وهو يجعل ترويلوس يشرح النظرية الحبرية ، ولكنه يرفضها في الاستهلال له . وهو يؤكد اعتقاده في الحنة والنار ، ولكنه يعلق على ذلك في شيء من الطول ، بأنهما غايتان لا يعود مهما مسافر يشهد على صدق وجودهما .

وكانت الشرور تقلق باله وبخاصة تلك التي لا تنسجم مع القدرة المطلقة على الخير . ويجعل « اركمسيت » يتساءل عن العدل الإلهى بعبارات جريئة كعبارات عمر الخيام :

اوه أيتها الربة القاسية ، يا من تحكمين

هذه الدنيا برباط من كلمتك الحالدة ،

وكتبت فى لوح قد من صخر

كلامك وعظمتك الخالدة ،

وماذا تكون البشرية فى تقديرك

أكثر من خراف تزدحم فى حقل ؟

لأن الإنسان محق عليه الذبح كغيره من الأنغام .

وهو يعيش أيضاً بين السجن والاعتقال ،

ويلم به المرض وتنزل عليه المصائب الكبار.

ولم يُقترف ذنباً في كثير من الأحيان ، يؤاخذ عليه .

وأى حكم فى العلم السابق ،

بأن الذنب يعذب البراءة ؟. .

وعندما بموت الحيوان فإنه لا محس بألم ،

ولكن الإنسان بعد أن يموت عليه أن يبكى ويشكو . . وأنا أترك الحواب عن هذا كله للآلهة .

وحاول تشوسر فى سنواته الأخيرة ، أن يعوض التقوى التى أفلتت منه فى شبابه . وألحق بحكايات كانتربرى ، التى لم تتم « صلاة تشوسر» ، يطلب فيها العفو من الله والناس عن مجونه وانشغاله بغرور الدنيا ، وأوصى « عندما تحين منيتى انتحبوا على ذنوبى ، واعملوا على انقاذ روحى » .

وتحول فى هذه السنوات الأخيرة من الاستمتاع بالحياة إلى كآبة امرئ ، يسترجع ، وقد اضمحلت صحته وحواسه ، ذكريات شهواته الطائشة فى صباه . وفى عام ١٣٨١ عينه رتشارد الثانى «مسجلا لأعمالنا فى قصرنا بوستمنسر» وغيره من القصور الملكية . ويبدو أن صحته قد ساءت بعد ذلك بعشرة أعوام ، مع أنه كان قد تجاوز الحمسين بقليل ، ومهما يكن من شىء، فقد أثبتت الأعباء التى نيطت به أنها فوق طاقته ، فصرف عن منصبه . ولم نجده بعد ذلك يشغل وظيفة ما . ونضبت موارده المالية . وهان قدره حتى طلب إلى الملك ستة شلنات وثمانى بنسات (٢٩٠) . وفى عام ١٣٩٤ منحه رتشارد الثانى معاشاً مقداره عشرون جنهاً فى السنة مدى الحياة . ولم يكن هذا المعاش يكفيه ، فطلب إلى الملك أن يمنحه برميلا كبيراً من الحمور كل سنة ، فأجيب إلى سؤاله عام ١٣٨٩ . ولما حكم عليه بأن يسدد ديناً قدره أربعة عشر جنهاً عجز عن الدفع (٢٠٠) . ومات فى الحامس والعشرين من أكتوبر عام ١٤٠٠ ، ودفن فى وستمنستر أبى ، وهو أول وأعظم الشعراء الكثيرين الذين نهضوا بعد ذلك بنظم الكلام الموزون (٥٠) .

#### ٦ ـ رتشارد الثاني

«أقسم عليك بالله أن تدعنا نفترش الأرض ونروى القصص الفاجعة عن وفيات الملوك (٨١).

يقول هولنشد «كان رتشارد الثانى حسن الهيئة والطوية والفطرة ، إذا لم يؤثر فيها لؤم الذين حوله وخبث سيرتهم . . كان متلافاً ، طموحاً ، مستسلما للذات الحسمية . ولقد أحب الكتب ، وأعان تشوسر وفرواسارت . وأبدى شجاعة وحضور بديهة ، وقام بأعمال حكيمة فى الثورة الكبيرة ، ولكنه بعد تلك الأزمة المنهكة ، تورط فى ترف منهك ، وترك دفة الحكم إلى وزراء مبددين ، فقامت فى وجه هولاء الرجال معارضة قوية ، يتزعمها توماس دوق جلوسستر ، ورتشارد ايرل اروندل وهنرى بولنجروك ،

<sup>( \* )</sup> قد لا يعود دفنه هناك ، إلى شعره ولكنه كان عند وفاته عن مستأجري عقار أبي .

حفيد ادوارد الثالث . وسيطر هذا الفريق على « برلمان لا يرحم » برلمان عام ١٣٨٨ ، الذي حكم بخيانة عشرة من رجال رتشارد وأعدمهم ، فجمع الملك عام ١٣٩٠ ، وكان لايزال شاباً في الثالثة والعشرين ، أزمة الأمو رفي يديه ، وحكم البلاد حكماً دستورياً مدى سبع سنوات – أو بعبارة أخرى ، حكم متمشياً مع القوانين ، والتقاليد ، ومنسجها مع نواب مختارين من الأمة .

وحرم بموت زوجته الملكة آن البوهيمية الموطن (١٣٩٤) ناصحاً معتدلا رشيداً وتزوج عام ١٣٩٦ إيزابل ، ابنة شارل السادس ، آملا أن يوطد من وراء ذلك السلام مع فرنسا ، وكانت لا تزال صبية في السابعة من عمرها ، فأنفق الملك موارده على الحظايا والمقربين من الرجال والنساء وأحضرت الملكة الحديدة معها إلى لندن حاشية فرنسية . وجلب هؤلاء معهم أنماطاً فرنسية من الأخلاق وربما جلبوا أيضاً نظريات فرنسية عن الملكية المطلقة . ولما أرسل برلمان عام ١٣٩٧ إلى رتشارد قراراً بالشكوى من تبذير بلاطه ، أجاب متعاظا أن الحكم في مثل هذه الأمور ليس من اختصاص البرلمان . وطاب اسم العضو الذي اقترح الشكوى ، فأذعن البرلمان وحكم على صاحب الاقتراح بالإعدام ، ولكن رتشارد عنى عنه .

وسرعان ما ترك جلوسستر واروندل لندن وظن الملك أنهما يتآمران على خلعه ، فأمر باعتقالها وشنق اروندل ، وقتل جلوسستر خنقاً (١٣٩٧).

ومات جون أوف جونت عام ١٣٩٩ ، فخلف إقطاعاً عامراً ، فصادر رتشارد أملاكه لحاجته إلى تمويل حملة يوفدها إلى ايرلندا ، فذعرت الطبقة الأرستقراطية من هذا الصنيع . وانتهز ابن دوق جنت ، المنفى المحرد من ميراثه ، فرصة انشغال الملك بإعادة الأمن إلى نصابه في ايرلنده ، ونزل إلى البر في يورك على رأس جيش صغير ، سرعان ما زاد عدده ، بانضام النبلاء الأقوياء له . ووجد رتشارد عند عودته إلى انجلترا قواته قد نقصت

إلى أقصى حد، وأصدقاءه يفرون منه خائفين ، فسلم شخصه وملكه إلى بولنجبروك ، الذى توج على عرش انجلترا باسم هنرى الرابع (١٣٩٩) وهكذا انتهت الأسرة البلانتاجينية التى بدأت بالملك هنرى الثانى عام ١١، وبدأت الأسرة اللانكسترية التى تنتهى بالملك هنرى السادس عام ١٤٦١. ومات رتشارد الثانى سحيناً في بونيتفراكت (١٤٠٠) ، بالغاً من العمر ثلاثاً وثلاثين سنة ، وربما كان السبب في موته أنه أصيب ، كما يذهب إلى ذلك هولنشد وشكسبير ، بنزلة برد في سحنه ، ولعله قتل غيلة على يد أعوان الملك الحديد .

## الفصل لرابغ

فرنسا تحاضر ۱۳۰۰ – ۱۶۲۱

#### ١ - المشهد الفرنس

لم تكن فرنسا عام ١٣٠٠ المملكة العظيمة التي تصل حدودها اليوم من القناة الإنجلىزية إلى البحر الأبيض المتوسط ، ومن الفوج والألب إلى المحيط الأطلسي . كانت تصل شرقاً إلى نهر الرون فقط . ولقد ضمت في الحنوب الغربى ، مساحة كبرة \_ جوين وجا سكونيا \_ إلى التاج الإنجليزى بزواج هنرى الثانى من اليانور من أسرة اكويتين (١١٥٢) ، وفي الشمال أخذت انجلترا إقليم بونثيو ، ومعه ابيفيل ، ومع أن الملوك الإنجليز استولوا على هذه الأراضي باعتبارها إقطاعات ، تابعة للملوك الفرنسين إلا أنهم فرضوا علمها سيادتهم الكاملة . أما بروفانس والدوفينية والكونتية الحرة فقد كانت تابعة للإمىراطورية الرومانية المقدسة ، وكان أباطرتها من الألمان فى العادة . ولقد حكم الملوك الفرنسيون حكماً غير مباشر ، عن طريق أقربائهم الإمارات ، فألوا وأنجو وبوربون وأنجوليم . وحكموا حكماً مباشراً الربوع الآتية باعتبارها التزاماً ملكياً ،، وهي نورمانديا وبيكاردي وشامباني ، وبواتو وأوفرن ومعظم لانجويدوك ، وجزيرة فرنسا ـــ وهي « الحزيرة » التي على الحانب الشهائي من وسط فرنسا وتتركز حول باريس . وكانت أرتوا وبلوا ونيفير وليموج ، وأرمانياك ووفالنتينوا محكمها سادة إقطاعيون مخضعون لملوك فرنسا خضوعاً اسمياً حيناً ومحاربونهم حيناً آخر . وكانت بريتاني وبرجنديا وفلاندرز إقطاعات فرنسية ، ولكنها كانت كما أسهاها شكسبىر «أقرب إلى الدوقيات الملكية » ، تتصرف كأنها دول مستقلة فى الوآقع . ولم تكن فرنسا قد أصبحت فرنسا بعد .

وكانت أهم الإقطاعات الفرنسية وأكثرها تقلباً ، في مستهل القرن الرابع عشر ، كونتية فلاندرز . ولم تنافس إيطاليا في تقدمها الاقتصادي في أوربا بأسرها شمالي جبال الألب ، سوى فلاندرز . وكانت حدودها تتذبذب في غير انتظام في الزمان وفي المكان ، وحسبنا أن نشير إليها ، بأنها الإقليم الذي يضم بروج وجنت وبيرز وكورتراي . وتوجد شرقي شيلد ، دوقیة برابانت ، الّی کانت تضم وقتذاك انتورب ومیشلین (مالین) وبروكسل وتورناى ولوفين . وتقع جنوبي فلاندرز الأسقفيتان المستقلتان : ليبحوكامبراى ، وكونتبة هانو حول فالنسين . وتضم فلاندرز ومع التوسع برابانت ولييج وكامبراي وهانو. وتقع إلى الشمال سبع مقاطعات صغيرة ، تؤلف تقريباً هولندا كما نعرفها اليوم . ولم تستطع هذه الأقاليم الهولندية أن تبلغ أوجها حتى القرن السابع عشر ، عندما اتسعت إمبر اطوريتها ، إذا صح التعبر ، من رمير انت إلى بتافيا . وكانت فلاندر وبرابانت عام١٣٠٠ قد خنقتهما الصناعة والتجارة وحرب الطبقات ووصلت قناة ، طولها اثناعشر ميلا بروجيس ببحر الشمال ، تمخرها مائة سفينة كل يوم ، تأتى بالتجارة من مائة ميناء في ثلاث قارات ، ويعد اينياس سيلفيوس ، مدينة بروجيس ، واحدة من أحمل المدن الثلاث في العالم . وألف صاغة بروجيس ، فرقة كاملة من حرس المدينة ، ونساجو جنت ، سبعة وعشرين فرقة من قواتها العسكرية ، التي بلغ مجموعها ١٨٩,٠٠٠ رجل .

وكانت المنظمة النقابية فى القرون الوسطى ، وهى التى منحت الصانع كرامة الحرية ، والاعتزاز بالحذق ، تفسح الطريق فى صناعات النسيج والمعادن فى فلاندرز وبرابانت لنظام رأسمالى (\*) يمد فيه الممول رأس المال

<sup>( \* )</sup> نسطتيع أن نعرف رأس المال على أنه السلع أوالأموال التي تستخدم في إنتاج السلع للاستهلاك ونعرف الرأسالي على أنه اللاستهلاك ونعرف الرأسالية على أنها. ونعرف الرأسالية على أنها. ونعرف أرعلمية اقتصادية يسيطر عليها الرأساليون .

والمواد والآلات إلى عمال المصانع الذين يأخذون أجرهم بالقطعة ، ولم تعد النقابة تحمهم وأصبح الالتحاق بالنقابة باهظاً، وأصبح آلاف العال رجال تراحيل ــ عمال اليومية ــ يتنقلون من بلد إلى آخر ، ومن مصنع إلى مصنع ، ولابجدون إلا عملاموقتاً ويحصلون على أجور تفرض عليهم العيش في مساكن قذرة . ولاتسمح لهم إلا بالقليل من المتاع لايتجاوز الملابس التي يرتدونها . وظهرت أفكار شيوعية بنن العمال والفلاحين ، وتساءل الفقراء ، لماذا فرض عليهم أن يعيشوا جائعين وصوامع النبلاء ورجال الدين تطفح بالغلال؟ وحكم على جميع الذين لا يعملون بأيديهم بأنهم من الطفيليين . وشكا أصحاب الأعمال بدورهم ، من الخطر الذي يتهدد أموالهم ، ومن عدم الاستقرار في الحصول على مواد الصناعة وموسميتها ، ومن تعرض شحناتهم للغرق ، وتذبذب الأسعار في السوق ، ومن الحيل التي يلجأ إليها المتنافسون ، والإضراب المتكرر الذي يرفع الأجور والأسعار ، واضطربت العملة ، فقلت أرباح رجال الأعمال ، إلى حد العجز عن الوفاء بالديون. وناصر لويس دى نيفير أمير فلاندرز ، أصحاب الأعمال . فثار العامة في بروجز وبيرز يؤيدهم الفلاحون المحاورون ، وخلعوا لويس ، ونهبوا الكنائس ، وذبحوا نفراً من أصحاب الملايين . فما كان من الكنيسة إلاأن أصدرت قراراً بحرمان المناطق الثائرة ، ومع ذلك فقد أرغم الثائرون القساوسة على ترتيل القداس ، وانتحل أحد الزعماء نشيداً يسبق ديدورو بأربعاثة وخمسن سنة ، يقسم بأنه لن يقنع حبى يشنق آخر قسيس . . واستغاث لويس عولاه ، ملك فرنسا ، فجاء فيليب السادس ، وهزم القوات الثائرة في كاسل ( ١٣٢٨ ) ، وشنق عمدة بروجز ، وأعاد المقاطعة ، وجعل فلاندرز تابعة لفرنسا .

وكانت فرنسا على وجه العموم أقل تصنيعاً بكثير من فلاندرز ، وبقيت أغلب صناعاتها فى مرحلة العمل اليدوى ، ولكن ليل ودوراى وكمرائ وأميين اقتبست صناعة النسيج من المدن الفلمنكية القريبة . وعوقت الطرق

السيئة والمكوث الإقطاعية التجارة الداخلية ، بيد أنها أفادت من القنوات والأنهار التي ألفت شبكة من الطرق الطبيعية الكبيرة عبر فرنسا . وكانت طبقة رجال الأعمال الهنامية ، المتحالفة مع الملوك ، قد وصلت عام ١٣٠٠ إلى مكانة رفيعة في الدولة ، وإلى درجة من الثراء أذهلت الإقطاعيين ، والنبلاء الفقراء جميعاً . وحكمت قلة من التجار المدن، وسيطرت على النقابات ، وأمضت في تقييد الإنتاج والتجارة . وحدثت هنا ، كما حدث في فلاندرز ، ثورة كادحين في المدن .

فقد انتفض عام ١٣٠٠ فلاحون فقراء ، عرفوا في التاريخ بالرعاة ، واصطخبوا في المدن ، لما حدث عام ١٢٥١ ، وأخذوا بجمعون في انتفاضهم العال الكادحين المتمردين . وساروا جنوبا ، يتزعمهم راهب ثائر ، وأغلبهم حفاة عزل من السلاح ، معلنين أن القدس غايهم . ودفعهم الحوع إلى انتهاب الدكاكين والحقول ، ولما تعرضوا الممقاومة ، استطاعوا أن يحصلوا على الأسلحة ، ويوافوا جيشا . حتى إذا بلغوا باريس حطموا أبواب السجن ، وهزموا قوات الملك . فحبس فيليب الرابع نفسه في اللوفر ، وانسحب النبلاء إلى معاقلهم ، وجن التبجار في دورهم . وواصل الحشد سبره ، وزاد عدد أفراده بانضام المعدمين في العاصمة إليهم ، حتى بلغوا أربعين ألفا من الرجال والنساء ومن الأوباش والأتقياء . وذبحوا في فردن وأوخ وتولوز حميع من وقع في أيديهم من الهود . ولما تجمعوا في ايجوز مورت ، على البحر الأبيض المتوسط ، أحدق مهم عمدة كاركاسون بقواته ، وقطع عنهم المؤن ، ولبث كذلك حتى مات جميع الثوار من الجوع أو الوباء ، وشيق القليلين الذين بقوا منهم ،

وأى توع من الحكومة ذلك الذى يبرك فرنسا ، تحت رحمة الثروة الحشعة ، والفقر الذى لايعباً بقانون ؟ ولقد كانت حكومة فرنسا أقدر حكومة فى أوربا من نواح كثيرة : فإن ملوك القرن الثالث عشر الأقوياء ،

أخضعوا أمراء الإقطاع للدولة . وأنشأوا محكمة وإدارة قويتين ، بموظفين مدنيين مدربين ، واستدعوا للاجتماع في مناسبات مجالس مقاطعات أو مجالس عامة وكانت في الأصل تجمعاً عاماً لأصحاب المقاطعات ، ثم أصبحت مجلسا استشارياً يتألف من مندوبين عن النبلاء ورحال الدين ، والطبقة الوسطى . وأعجبت أوربا كلها بالبلاط الفرنسي ، حيث اختلط الأمراء والنبلاء والفرسان الأقوياء بالنساء ذوات الأردية الحريرية ، في الحفلات الطريفة ، والمحون الرشيق ، والمبارزات الصاخبة في برجاس لامع ، بعريق الفروسية ، ولقد وصف جون ملك بوهيميا باريس بأنها «أعظم مقر للفروسية في العالم» وجاهر بأنه لا يستطيع أن يعيش خارجها . أما بترارك الذي زارها عام ١٣٣١ فكان وصفه إياها أقل خيالا : قال : « إن باريس مدينة عظيمة من غير شك ولو أنها دائماً أقل من شهرتها ، وتدين كثيراً لأكاذيب أهلها عنها ، والحق أنني لم أشهد مكاناً أقذر منها سوى افينيون . وتضم في الوقت نفسه أعام الرجال ، وهي كالسلة العظيمة تجمع فيها ، أندر الثمرات في العالم . ولقد مر على الفرنسيين حين من الدهر ، وصفوا فيه بأنهم برابرة لشراسهم . أما الآن ، فقد تغير الحال تماماً . فإنهم بمتازون بمزاج مرح ، وحب للمجتمعات ، وسهولة وتلاعب في الحديث . . وهم ينتهزون كل فرصة لإظهار امتيازهم ، وشن الحرب على جميع الأعباء بالتندر والضخك ، والغناء والأكل والشراب » .

وخلف ، فيليب الرابع ، لابنه عام ١٣١٤ خزانة خاوية أوتكاد على الرغم من مصادرته التى تشبه القرصنة لأموال الداوية والهود ، ومات لويس العاشر بعد حكم قصر (١٣١٦) ولم نخلف وريثاً للعرش ، وإنما خلف زوجة حاملا . وما هي إلا فترة حتى توج أخوه باسم فيليب الحامس . وظهر فريق منافس يطالب بالعرش لابنته لويس جان ، البالغة من العمر أربع سنوات ، ولكن مجلساً من النبلاء ورجال الدين أصدر عام ١٣١٦ أربع سنوات ، ولكن مجلساً من النبلاء ورجال الدين أصدر عام ١٣١٦ (١)

قراره المشهور الحاص بتوارث العرش وهو «أن القوانين والعادات المرعية بين الفرنج تستبعد البنات من وراثة العرش ». ومات فيليب (١٣٢٢) بلا ولد يخلفه ، فطبقت القاعدة مرة أخرى لتحول بين ابنته وبين ولاية الملك ، ونودى بأخيه ملكاً باسم شارل الرابع . والراجح أن القرار استهدف أيضاً أن يستبعد عن وراثة العرش ايزابل شقيقة فيليب الرابع ، وهى التى تزوجت من إدوارد الثانى ملك انجلترا ، وأنجبت إدوارد الثالث عام ٣١٢، لأن الفرنسين صمموا على ألا يحكم فرنسا ملك إنجليزى .

ومات شارل الرابع بلا خلف من الذكور (١٣٢٨) فانتهت بموته دولة الملوك من أسرة كابيتان وعرض إدوارد الثالث ، الذي اعتلى عرش انجلترا قبل ذلك بعام ، على مجلس النبلاء في فرنسا ، مطالبته بالعرش الفرنسي ، باعتباره حفيداً لفيليب الرابع ، وأقرب الأعقاب الأحياء لهيوكابت ، فرفض المحلس ، عي أساس ان أم إدوارد لا تستطيع أن تنقل إليه تاجاً استبعدت هي نفسها عنه بقرار التوريث الذي صدر عامي ١٣١٦ ، ١٣٢٢ . وفضل البارونات عليه ابن أخ لفيليب الرابع ، وهو الكونت فالوا ، وبذلك وفضل البارونات عليه ابن أخ لفيليب الرابع ، وهو الكونت فالوا ، وبذلك يكون فيليب الرابع هو الذي بدأ أسرة فالو المالكة ، التي حكمت فرنسا ، إلى أن استهل هنري الرابع أسرة البربون عام ١٩٨٩ . واعترض على هذا الاختيار الولاء لفيليب الرابع باعتباره مولاه الإقطاعي على جاسكونيا وجويين الولاء لفيليب الرابع باعتباره مولاه الإقطاعي على جاسكونيا وجويين وحلم مرة أخرى بالحلوس على عرشين في وقت واحد . وأكد له مستشاروه ، بأن فيليب الحديد مستضعف ، يدبر وشيكا للخروج في حملة صليبية إلى بأن فيليب الحديد مستضعف ، يدبر وشيكا للخروج في حملة صليبية إلى الأراضي المقدسة . وظهر أن الوقت مناسب للبدء في حرب الماثة عام . المأراضي المقدسة . وظهر أن الوقت مناسب للبدء في حرب الماثة عام .

### ۲ – الطريق إلى كريسي ۱۳۲۷ – ۱۳۲۷

وطالب إدوارد عام ١٣٣٧ رسمياً من جديد بالعرش وكان رفض طلبه السبب المباشر للحرب . وأصبحت نورمانديا ، بعد فتحها انجلترا تابعة للملوك الإنجليز ، مائة وثمانية وثلاثين عاماً ، وأعاد فيليب الثانى فتحها باسم فرنسا ( ١٢٠٤) ورأى كثير من النبلاء الإنجليز ، الذين انحدوا من أصل نورماندى ، فى الحرب المقبلة محاولة لاستعادة موطهم الأصلى واقتطع فيليب الرابع وشارل الرابع جزءاً من مقاطعة جوين الإنجليزية التى كانت عامرة بالكروم ، وكانت تجارة النبيذ فى بوردو مورداً ثميناً لانجلترا حتى مات فى الدفاع عها إلى حين عشرة آلاف إنجليزى . أما اسكتلندا فكانت شوكة فى جنب انجلترا ، وتحالف الفرنسيون مراراً معها فى حروبها مع انجلترا . وكان محر الشهال عامراً بالسمك ، فادعى الأسطول الإنجليزى السيادة على هذه المياه فى القناة وخليج بسكاى واستولى على السفن الفرنسية التي سولت لنفسها أن تسخر من هذا الادعاء الأول بالسيادة الإنجليزية على البحار . وكانت فلاندرز منفذاً حيوياً للصوف البريطانى ، وأنف النبلاء الإنجليز الذين يجز الصوف من أغنامهم والتجار الذين يصدرون هذا الصوف، أن تعتمد سوقهم الأساسية على النية الطيبة لملك فرنسا .

وأمر كونت فلاندرز عام ١٣٣٦ بحبس جميع البريطانيين هناك ، ويبدو أن فيليب السادس أيد هذا العمل وقاية من الدسائس الإنجليزية . فرد إدوارد الثالث على ذلك بأن أمر بالقبض على خميع الفلمنكيين في انجلترا . وتحريم تصدير الصوف إلى فلاندرز وما هو إلا أسبوع حيى توقفت المغازل الفلمنكية لافتقارها إلى المادة الحام ، وتزاحم العال في الطرقات مطالبين بالعمل . واتحد العال اليدويون والآليون في جنت معلنين خروجهم عن طاعة الكونت ، وانتخبوا متآمرا دعيا هو جاكوب فان ارتفليد حاكما على المدينة ، وأيدوا سياسته التي تنشد صداقة إنجلترا وصوفها (١٣٣٧) فألغى إدوارد الحظر ، وفر الكونت إلى باريس ، وأقر أهل فلاندرز جميعاً ديكتاتورية أرتفيلد ووافقوا على الانضام إلى إنجلترا في حربها مع فرنسا . وفي أول نوفمر عام ١٣٣٧ سار إدوارد الثالث على تقاليد الفروسية

وأرسل إلى فيليب السادس إعلاناً رسمياً بأن انجلترا ستشرع في الحرب بعد ثلاثة أيام .

وكان أول لقاء له أهميته في حرب المائة سنة ، معركة بحرية في سلويز بعيداً عن الساحل الفلمنكي (١٣٤٠) ، حطم فيها الأسطول الإنجليزي مائة واثنتين وأربعين سفينة من المائة والاثنتين والسبعين التي تؤلف الأسطول الفرنسي ثم تركت في العام نفسه جان أميرة فالوا أخت فيليب وحماة إدوارد، ديرها في فونتنل ، وألحت على الملك الفرنسي أن يوفدها رسول سلام . فتعرضت في طريقها إلى معسكر القادة الإنجليزي لأخطار كثيرة، فوافقوها على عقد مؤتمر وأقنع توسطها البطولي الملكين بأن يعقدا هدنة لمدة تسعة أشهر. وساد السلام بفضل الجهود التي بذلها البابا كليمنت السادس إلى عام ١٣٤٦.

ولكن حرب الطبقات احتلت المسرح فى فترة الصفاء هذه . وكان النساجون المنظمون فى جنت يؤلفون أرستقر اطبة العمل فى الأراضى الواطئة . ورفضوا الخضوع لأرتفيلد باعتباره طاغية قاسياً ، ومبدداً للأموال العامة ، وأداة طبعة فى يد إنجلترا والبورجوازية . واقترح أرتفيلد أن تنادى فلائدرز بأمير ويلز حاكماً عليها فجاء ادوارد الثالث إلى سلويز تأكيداً للاتفاقه . حتى إذا رجع أرتفيلد من سلويز إلى جنت وجد داره محاطة بجمهور ساخط ودافع عن حياته مو كدا أنه وطنى فلمنكى أصيل ، ولكنه سحل وضرب إلى أن فاضت روحه (١٣٤٥) . وأنشأ النساجون ديكتاتورية عمالية فى جنت ، وبعثوا مندوبين عنهم فى أنحاء فلاندرز يدعون العال للثورة . فاشتبك القصارون مع النساجين وأجلوهم عن الحكم وقتل كثير منهم ، فاشتبك القصارون مع النساجين وأجلوهم عن الحكم وقتل كثير منهم ، وضاق الشعب بالحكومة الحديدة وبسط لويس دى ميل ، وكان قد أصبح كونت فلاندرز ، سلطانه على جميع مدنها .

وما أن انتهت الهدنة ، حتى غزا إدوارد الثالث نورمانديا واجتاحها . وفي السادس والعشرين من أغسطس عام ١٣٤٦ ، التتى الحيشان : الإنجليزى والفرنسى ، وتأهبا للمعركة الفاصلة . واستمع القادة والرجال من الحانبين إلى القداس ، وأكلوا جسم المسيح (\*\*) وشربوا دمه وطلبوا معونة في إجهاز أحدهما على الآخر . ثم تحاربا في شجاعة ووحشية بلا هوادة . واكتسب إدوارد ، الأمير الأسود ، في ذلك اليوم ثناء والده المنتصر ، وصمد فلبب السادس في حومة الوغى ، حتى لم يبق من رجاله إلا ستة جنود . وهلك في تلك المعركة الواحدة ، ثلاثون ألف رجل ، كما ذهب إلى ذلك فرواسار في تقديره غير الدقيق . وأشرف الإقطاع على الموت هناك أيضاً : فوقف في تقديره غير الدقيق . وأشرف الإقطاع على الموت هناك أيضاً : فوقف فرسان فرنسا الراكبون ، المسلحون في رشاقة بالحراب القصار ، بلاحول ولاقوة ، أمام حائط من الرماح الإنجليزية الطوال المصوبة إلى صدور أفراسهم ، بينا نشر حملة القسى من الإنجليز عند الحناحين ، الموت بين الفرسين . وكادت شمس الفروسية تأفل في يوم الحصاد الطويل الذي تنفس فجره قبل ذلك في ادريانوبل بتسعائة وثماني وستين سنة ، وجاءت المشاة إلى المقدمة ، وضعفت سيادة العسكرية الأرستقراطية . واستعملت المدفعية في كرسي على نطاق ضيق ، وجعلها صعوبة النقل وحاجها إلى إعادة التعمير أكثر مشقة وأقل جدوى، ولذلك قصر فلاني فائدتها على صخبها (\*\*).

وقاد ادوارد جيشه من كريسي إلى حصار كاليه ، واستخدم المدفع في تحطيم الأسوار (١٣٤٧) . وصمدت المدينة عاماً كاملا ، حتى ألحت المجاعة عليها ، فأذعنت لشرط ادوارد ، وهو أن يخرج الباقون على قيد الحياة بسلام ، إذا توجه ستة من أعيان المدينة إليه ، والحبال حول أعناقهم ، وفي أيديهم مفاتيح المدينة . وتطوع ستة منهم بالفعل ولما مثلوا أمام الملك ، أمر بشنقهم . فجات ملكة انجلترا أمامه ، تتوسل الإبقاء على حياتهم ، فاستجاب لها ، وأرسلت الرجال محفورين إلى دورهم بسلام . وللنساء

<sup>( • )</sup> كناية عن القربان .

<sup>(\*\*)</sup> كانت المدنمية قد بلغت قرناً من الزمان ، ذلك لأن المدانمين البربر استعملوا المدانع في سجلهاسة عام ١٣٤٧

فى التاريخ فضل أعظم من الملوك وهن يخضن بشجاعة معركة يائسة لتحويل الرجال من جفوة التوحش إلى صقل الحضارة .

وهكذا أصبحت كاليه ، جزءاً من إنجلترا ، ولبثت إلى عام ١٥٥٨ ، منفذاً استراتيجياً لبضائعها وجيوشها على القارة . وثارت عام ١٣٤٨ ، فحاصرها ادوارد مرة أخرى وحارب بنفسه متنكراً في المعمعة . واستطاع فارس فرنسي ، اسمه أوستاس دى ريبومونت ، أن يطعن إدوارد مرتن ، ولكنه غلب على أمره وأسر ، ولما استعاد إدوارد المدينة دعا أسراه النبلاء إلى الغذاء ، ووقف اللوردات الإنجليز وأمير ويلز على خدمتهم ، وقال ادوارد للفارس الذى طعنه ريبومونت « ياسر أوستاس ، إنك أشجع فارس رأيته في العالم المسيحي يهاجم عدوه . . ولذلك فأنا أمنحك تقدير الشجاعة وأجعلك فوق حميع رجال بلاطي » . ونزع الملك الإنجليزي عن رأسه إكليلا ففيساً ووضعه على رأس الفارس الفرنسي ، قائلا :

«أيه السيد أوستاس ، إنني أهديك هذا الإكليل . . وأرجوك أن تضعه على رأسك هذا العام في محبتي . وإنى لأعلم أنك مقبل على الحياة ، نزاع إلى الغزل ، مغرم بصحبة السيدات والآنسات ، ولذلك قل ، أينا ذهبت ، إنني أعطيتك إياه . وأنا أمنحك حريتك أيضاً بلا فدية ، ولك أن تذهب حث شئت » .

وعاشت الفروسية هنا وهناك ، بين الحشع والقتل ، واقتربت وكادت أساطير أرثر تشبه التاريخ الحي على صفحات فرواسارت .

## ۳ ــ الموت الأسود وغيره ١٣٤٩ ــ ١٣٤٨

لقد كان الطاعون العظيم محايداً حين دهم إنجلترا العامرة بالغنائم الفرنسية وفرنسا التى أصابتها الهزيمة بالحراب . ووباء الطاعون حدث مألوف فى تاريخ العصور الوسطى ، فلقد أزعج أوربا اثنتين وثلاثين سنة من القرن

الرابع عشر ، وإحدى وأربعون سنة من الحامس عشر ، وثلاثين سنة من السادس عشر ، وهكذا تعاونت الطبيعة وجهل الإنسان ، هذان وهما عاملان ثابتان متوسيان من ناحية ، مع الحرب والمجاعة من ناحية أخرى ، على الحد منْ استغراق الإنسان في النسل . وكان الموت الأسود شرهذه النوازل ، ولعله أنوح ملمة طبيعية تعرض لها الإنسان في عصور التاريخ . ولقد وفد على برفانس وفرنسا من إيطاليا ، ولعله جاء مباشرة من الشرق الأدني ـ بوساطة الجرذان الشرقية التي ترسى على مارسيليا . وذهبت رواية ، غير محققة في ناربون ، إلى أن ثلاثين ألف شخص ماتوا في هذا الوباء ، وفي باريس خمسن ألفاً وفي أوربا خمسة وعشرين مليوناً ، وربما كان المجموع « ربع سكان العالم المتحضر » وعجزت مهنة الطب أمامه ، فلم تكن تعلم سبب المرض (ولقد اكتشفكيتا زاتو ، برسن ، باسيليات الطاعون الدملي عام ۱۸۹٤) ، وكل ما كانت توصى به هو ، المعضدات ، ومطهرات الجوف ، والمنعشات ، ونظافة المسكن والجسم ، والتبخير ببخار الخل<sup>(۷)</sup> . ورفض عدد قليل من الأطباء والقساوسة علاجالمرضي ، خوفاً من العدوى ، ولكن أكثرهم واجهوا المحنة برجولة ، وضحى آلاف من الأطباء ورجال الدين بحياتهم . وكان على قيد الحياة ثمانية وعشرون كاردينالا عام ١٣٤٨ توفى منهم تسعة بعد ذلك بعام واحد ، ومن الثمانية والأربعين رئيساً للأساقفة ، مات خمسة وعشرون ، ومن الحمسة والسبعين والثلثمائة أسقف مات سبعة و مائتان .

وكان للوباء آثاره على جميع نواحى الحياة وطبيعى أن يموت الفقراء ، بنسبة أكبر من الأغنياء ، فأدى ذلك إلى نقص فى العال ، وهجرت آلاف الأفدنة بلا فلاحة ، ونفقت ملايين الأنعام . واكتسب العال قدرة جديدة على المساومة إلى حين ، فرفعوا أجورهم ، ونفضوا عن كواهلهم كثيراً

من الأعباء الإقطاعية ، وقاموا بثورات جعلت النبلاء ، لايستطيعون النيل منهم مدى نصف قرن، بل أضرب القسس أنفسهم ، من أجل زيادة رواتهم . وهجر عبيد الأرض ، المزارع إلى المدن ، واتسعت الصناعة ، وحصلت طبقة رجال الأعمال على مغانم جديدة من الأرستقراطية التي تملك الأرض. ونالت الصحة العامة قسطاً من الإصلاح المعتدل . وأضعفت شدة الألم والمأساة عقول الكثيرين ، فأدت إلى أمراض عصبية معدية ، ويبدو أن حماعات بأسرها قد جُنْتَ مثل «الفلاجلان» الذين ساروا عام ١٣٤٩ ، كما فعلوا في القرن الثالث عشر ، في طرقات المدينة عراة أو يكادون ، يضربون أنفسهم في ندم ، ويعظون بيوم الحساب ، والمدن الفاضلة ، ويدعون إلى ذبح اليهود . واستمع الناس بانتباه أكثر من المألوف إلى قراء الأفكار ، ومفسرى الأحلام ، والعرافين ، والدجالين وغيرهم من المشعوذين . وضعفت العقيدة الصحيحة وانتشرت الحرافة . وأرجع حدوث الطاعون إلى أسباب عجيبة . فنسبه بعضهم إلىا تصال في غير أوانه بين زحل والمشترى والمريخ ، وآخرون إلى تسميم المحذومين أو اليهود للآبار . فقتل الهود في حوالي خسن مدينة ، تمتد من بروكسل إلى برسلو بين عامى١٣٤٨ – ١٣٤٩ ، وكاد يقضى على النظام الاجتماعي ، بموت آلاف من رجال الشرطة ، والقضاة وموظفي الحكومة ، والأساقفة والقسس . بل إن صناعة الحرب قد تعرضت للاضمحلال ، وتلكأت حرب الماثة عام ، بين حصار كاليه ومعركة بواتييه (١٣٥٦) في هدنة متراخية ، بينما عوض النقص الهائل فى صفوف المشاة ، برجال بلغ منهم الفقر مبلغاً ، جعلهم يرون الحياة تفضل الموت ببضعة شلنات!

وتأسى فيليب السادس ، عن الطاعون والهزيمــة ، بالزواج ، وهو فى السادسة والحمسين ، من بلانش أميرة نافار ، البالغة من العمر ثمانى عشرة سنة ، وهى التى كان ينوى خطبتها لابنه . وتوفى بعد ذلك بسبعة

أشهر فقط . وكان هذا الابن ، جون الثانى « الطيب » ( ١٣٥٠ – ١٣٦٤) ، طيباً حمّاً مع النبلاء ، أعفاهم من الفرائب ، ومنحهم الأموال ليصدوا الإنجليز عن أرضهم ، وأبقى على أشكال الفروسية ومزاياها حميعاً وخفض سعر العملة ، كوسيلة قديمة ، للوفاء بديون الحرب ، وزاد الضرائب مراراً ، على الطبقتين الدنيا والوسطى ، وسار فى أبهة ليلتنى بالإنجليز عند بواتييه . وهناك أبيد رجاله الحمسة عشر ألفاً من الفرسان والاسكتلنديين ، والحشم وذبحوا وأسروا ، على يد سبعة آلاف من رجال الأمر الأسود ، بل إن الملك جون نفسه ، الذي حارب بعنف ، وقاد جيشه نجاقة ، كان بين الأسرى هو وابنه فيليب ، وسبعة عشر ايرل ، وعدد لا يحصى من البارونات ، والفرسان ، والأعيان . وسمح لمعظمهم أن يفتدوا أنفسهم على الفور ، وأطلق سراح كثيرين ، بعد أن وعدوا بإحضار الفدية إلى بوردو في عيد الميلاد وعامل الأمير الأسود المائث بما يليق بمقامه من إجلال ، واصطحبه على أكف الراحة إلى إنجلترا .

# الثورة والتجديد ١٣٨٠ – ١٣٨٠

أصيبت فرنسا كلها بالفوضى بعد محنة بواتييه . وكان من نتائج عدم النزاهة والكفاءة فى الحكومة ، ونقص سعر العملة إلى حد كبير ، والمبالغ الباهظة التى دفعت فدية للملك والفرسان ، والحراب الذى جره الحرب والطاعون ، والضرائب غير المشجعة التى فرضت على الزراعة والصناعة والتجارة ، أن قامت الأمة بثورة يائسة . ودعا ولى العهد دوفان (\*) وهو

<sup>(\*)</sup> يبدو أنه كان في أول الأمر اسم علم ، دلفينوس (دلفان) ، ولما تكرر في أساء الأسرة المالكة غالباً في فينا وأوفرن أصبح (١٢٥٠) من ألقاب التشريف ، وخلع رسمياً علم ١٢٨٥ ، على الابن الأكبر لكونت فينا ، ومن ثم استعمل دلفيناتوس أودوفينيه للدلالة على الكونتينه التي تتخذ جرينوبل الآن مقراً أساسياً وفي عام ١٣٤٩ باع الكونت همبولت الثانى على الكونتينه التي تتخذ جرينوبل الآن مقراً أساسياً وفي عام ١٣٤٩ باع الكونت همبولت الثانى . ولما صاحب فينوا ، ابن الملك جون الثانى . ولما أصبح شارل ملكاً عام ١٣٦٤ ، نقل اللقب إلى ابنه الأكبر ، وعرف منذ ذلك الابن الأكبر الملك الغرنسي بدؤفان فينوا .

شارل صاحب فالوا البالغ من العمر تسع عشرة سنة ، مجلس الطبقات للولايات الشمالية إلى الانعقاد في باريس . وذلك ليفرض ضرائب جديدة ، فأخذ على عاتقه أن ينشئ حكومة برلمانية في فرنسا . وكان لباريس وغيرها من المدن برلمانات منذ عهد طويل ، ولكنها كانت حماعات صغيرة معينة ، معظمها من رجال القضاء عادة ، ومهمتها محصورة في الاستشارة القانونية للحاكم المحلى أوالملك ، وتسجيل مراسيمه باعتبارها جزءاً من القانون الفرنسي . واستجوب هذا المحلس ، الذي سيطر عليه تحالف مؤقت بن رجال الدين والبورجوازية ، مجلس البلاط ، لماذا أدت المبالغ الكبيرة التي حمعت للحروب ، إلى وجود فرق غبر منظمة وهزيمة منكرة ، وأمر باعتقال اثنين وعشرين من عملاء الحكومة ، كما أمر مديري الحزانة أن يعيدوا المبالغ التي اتهموا باختلاسها . وفرض قيوداً على امتيازاتالتاج، بل إنه فكر فى خلع جون الطيب ، وإبعاد أبنائه عن ولاية العهد ، وإسناد عر ش فرنسا لى الملك شارل السي صاحب نافار ، وهو من أعقاب هيوكابت . بيد أن المحلس تأثر من خضوع ولى العهد وحكمته ، ونادى به نائباً للملك ، وأحمعوا رأمهم على إعطائه نفقات ، ثلاثين ألف رجل مدججين بالسلاح ، ولكن المحلس طالبه في الوقت نفسه أن يطرد الموظفين الفاسدين أو الحهلاء ، وحذره من العبث بسعر العملة ، وعن لحنة من ستة وثلاثين رجلا للرقابة على أعمال الحكومة ونفقاتها . وأدان القضاة لإسرافهم على حاشيتهم ، وتراخيهم في العمل ، فقد كان تقويمهم القضائي متأخراً عشرين سنة ، وفرض عليهم أن يفتتحوا جلساتهم عند شروق الشمس. ، في نفس الوقت الذي يبادر فيه المواطنون الأمناء بالذهاب إلى محال أعمالهم ، أو حقولهم . وهذا « القانون العظيم » الذي صدر عام ١٣٥٧ ، حرم على النبلاء أيضاً مغادرة فرنسا ، أوشن حرب خاصة بهم ، ووجه تعليماته إلى السلطات المحلية للمدن ، أن تعتقل كل نبيل ، يخرج على هذا المرسوم . وتصبح

الأرستقراطية بتنفيذه خاضعة للعامة ، والنبلاء لطبقة رجال الأعمال وعلى الملك والأمير والبارون أن يطيعوا المندوبين الذين اختارهم الشعب. وكأنه قد قدر لفرنسا أن تحصل على حكومة دستورية ، قبل الثورة بأربعة قرون .

ووقع ولى العهد هـــذا القانون فى شهر مارس ولكنه بدأ يتملص منه فى أبريل . وطالب الإنجليز بفدية عن أبيه ، يؤدى الوفاء بها إلى الحراب ، وتوعدوا بالتقدم إلى باريس . وتباطأ الناس فى دفع الضرائب ، متذرعين بالقاعدة الحديدة الني تقول أنه لا يفرضها غير مجلس الطبقات . وألحت الحاجة الماسة إلى المبادرة بالدفع ، ودعا شارل هذا المجلس إلى الاجتماع ثانية فى أول فيراير عام ١٣٥٨ ، وأنقص فى الوقت نفسه سعر العملة ليزيد مورده . وكان لاتين مارسل ، التاجر الغنى ، شأن عظيم فى الثانى من فيراير إذ أسهم بنصيب كبير ، باعتباره رئيساً لنقابة التجار فى صياغة هو القانون العظيم » وأتيح له أن يحكم باريس لمدة سنة ، فقاد فرقة مسلحة من المواطنين ــ يرتدون جميعاً قبعات بلونى المدينة الرسمين، الأزرق والأحمر ــ إلى القصر الملكى وأنب شارل على عدم طاعته لأوامر « القانون العظيم » ولما لم يعلن الأمير طاعته ، دفع مارسيل رجاله ، فقتلوا اثنين من الحجاب الملذين كانا يحرسان ولى العهد ، حتى انتثرت دماؤهما على الرداء الملكى .

وأخذ مجلس الطبقات يثير الفزع بهذا العنف الجرىء ، ومهما يكن من شيء فقد سبق الثورة الفرنسية بأن سن قانوناً ( مايو عام ١٣٥٨ ) محصر مهمة التشريع لفرنسا في هذا المجلس ، ويفرض على الملك ألا يتصرف في الأمور الهامة إلا بموافقة الولايات ، ففر عدد كبير من النبلاء ورجال الدين من فرنسا ، وترك كثيرون من الموظفين الإداريين مناصهم خوفاً على حياتهم . فما كان من مارسيل إلا أن عين مكانهم جماعة من الأهالى ، وحاول تجار باريس أن يحكموا فرنسا فترة من الزمان . والتجأ ولى العهد مع النبلاء إلى بيكاردى ، وألف جيشاً ، ونادى أهل باريس ، أن يسلموا

إليه زعماء الثورة ، وأعد مارسيل العاصمة للدفاع ، وأحاطها بأسوار جديدة، واحتل اللوفر ، وكان وقتذاك مقر الملك ورمزه .

وفى الوقت الذى احتلت فيه الثورة مدينة باريس ، رأى الفلاحون في الريف ، أن الفرصة مواتية ، للأر من سادتهم . وكان معظمهم عبيد أرض ، تفرض علهم الضرائب لينعم سادتهم بأسباب الرف ولدفع الفدية عهم ، وينتههم الحند وقطاع الطريق ، ويعذبون ليكشفوا عن مدخراتهم . ولما أهلك الطاعون عدداً عظيا مهم ، وعرضتهم الحروب للمجاعة ، ثاروا في عنف لاحد له ، وشقوا طريقهم في قلاع الإقطاع ، ودقوا أعناق النبلاء التي وصلت إليها خناجرهم ، ووجدوا الحلاص من جوعهم وظمهم في مخازنهم وأقبيتهم . وكان النبلاء يطلقون على مثال الفلاح الطيب اللقب التقليدي «جاك المغفل» ، ونفذ صبر آلاف من هؤلاء ، فاندفعوا في أعمال وحشية ، وذبحوا سادتهم ، واغتصبوا السيدات ، وقتلوا الذراري ، وألبسوا زوجاتهم حلى اللائي توفن .

وأرسل مارسيل ثما ثمائة من رجاله لمعاونة الفلاحين أملا أن تصرف هذه الثورة الريفية ولى العهد عن مهاحمة باريس. واشتد ساعدهم ، وساروا إلى ميوكس التي التجأ إليها أميرات أورليان ونورمانديا ، وكثيرات من سيدات الطبقة الراقية ، فشاهدن حشداً من عبيد الأرض والمستأجرين يتدفق على المدينة ، واستسلمن ، معتقدات أنهم فقدن الشرف والحياة . وإذا بفرقة من الفرسان كأنها المعجزة في بعض أساطير أرثر ، تدخل ميوكس عائدة من الحروب الصليبية وتباغت الفلاحين ، وتحصد آلافا منهم ، وتلقي بهم أكواماً في الحداول المحاورة فخرج النبلاء من محابهم ، وقرضوا الغرامات على القرى عقاباً لها . وساروا في أنحاء الريف ، وأعملوا القتل في عشرين ألف فلاح ، ولم يفرقوا بين ثائر وبرىء (يونيه ١٣٥٨) . واقتربت قوات ولى العهد من باريس ، وقطعت عنها المؤن ، ويئس

مارسيل من المقاومة بجميع الوسائل ، فأهدى التاج إلى شارل السيّ ، ومهد لرجاله دخول المدينة وأنكر جان ما يلادن ، صديق مارسيل ويده اليمنى ، هذا الصنيع وعده خيانة ، فعقد اتفاقاً سرياً مع ولى العهد ، وفى الواحد والثلاثين من شهر يولية قتل جان وآخرونمارسيل بضربة فأس . فدخل ولى العهد باريس على رأس النبلاء المسلحين . وكان معقولا حذراً في تصرفه وعكف على افتداء أبيه ، واستعادة الروح المعنوية ، والحياة الاقتصادية لفرنسا ، وانسحب الرجال الذين حاولوا أن نخلقوا سيادة برلمانية ، في صمت وعموض . والتف النبلاء المعترفون بالحميل حول العرش ، وأصبح مجلس الطبقات أداة طبعة في يد ملكية زادت شوكها .

وفى نوفمبر عام ١٣٥٩ نزل إدوارد الثالث إلى البر بحيش جديد فى كاليه . وتنكب باريس ، مقدراً الأسوار الحديدة التى شيدها مارسيل ، ولكنه أخضع الريف المحيط بها من رعز إلى شار ترز بابادة المحاصيل ، حى اجتاحت المحاعة باريس مرة أخرى . وطلب شارل الصلح بشروط مهينة . فعلى فرنسا أن تسلم جاسكونيا وجوين إلى انجلترا بريئة من كل النزام إقطاعى عليها لملك فرنسا ، وأن تتنازل أيضاً عن بواتو وبريجور وكويرسى وسانتونج ورورج وكاليه وبونثيو وأونيس وإنجوموا وأجنوا وليموزين وبيجور وأن تدفع ، ثلاثة مليون كراون ، ليعود مليكها . وفي مقابل ذلك يتنازل بريتاني هذه في الثامن من مايو عام ١٣٦٠ ، وهكذا ابتلي ثلث فرنسا بالحكم بريتاني هذه في الثامن من مايو عام ١٣٦٠ ، وهكذا ابتلي ثلث فرنسا بالحكم دوق انجو و دوق برى له المجلترا ، رهينتن على إخلاص فرنسا للمعاهدة . دوق انجو و دوق برى لل المجلترا ، رهينتن على إخلاص فرنسا للمعاهدة . وعاد جون إلى باريس ، وسط قرع الأجراس ، وابهاج النبلاء والدهماء ، وهلا خرج الدوق انجو على كلمة الشرف ، وفر للحاق بزوجته ، عاد ولما خون إلى إنجلترا بنفسه ، ليكون رهينة في مكان ابنه ، مناشداً الدخول الملك جون إلى المجلترا ، ليكون رهينة في مكان ابنه ، مناشداً الدخول الملك جون إلى إليلير بانفسه ، ليكون رهينة في مكان ابنه ، مناشداً الدخول الملك جون إلى إليلير بنفسه ، ليكون رهينة في مكان ابنه ، مناشداً الدخول الملك جون إلى إليلوم المهله ، ليكون رهينة في مكان ابنه ، مناشداً الدخول الملك جون إلى إلى المهلم المكون رهينة في مكان ابنه ، مناشداً الدخول الملك بون إلى المهلوم المكون رهينة في مكان ابنه ، مناشداً الدخول

في مفاوضات من أجل صلح أخف وطأة . فاستقبله ادوارد على أنه ضيف لا أسير ، وكرمه كل يوم على أنه زهرة من زهرات الفروسية . ومات جون في لندن عام ١٣٦٤ ، ودفن في كنيسة سانت بول ، أسيراً في موته . وأصبح ولى العهد البالغ من العمر ستة وعشرين سنة ملكاً على فرنسا باسم شارل الخامس .

واستحق لقلب «الحكيم»، الذي أسبه شعبه عليه ، لهذا السبب وحده ، وهو أنه عرف كيف ينتصر في المعارك ، دون أن يحرك يداً . فلقد كانت يده اليمني ، متضخمة دائماً ، وذراعه مترهلة ، ولم يكن يستطيع أن يرفع حربة ، وقيل أن شارل السبئ دس له السم . وإذا كان قد فرض عليه أن يعيش مقيداً ، فقد أحاط نفسه بمستشارين حكماء . فأعاد تنظيم كل إدارة ، وأصلح الحهاز القضائي ، وأعاد تكوين الحيش ، وشجع الصناعة ، وثبت سعر العملة ، وأيد الأدب والفن ، وجمع في اللوفر المكتبة الملكية ، التي زودت النهضة الفرنسية بالنصوص القديمة والترجمات ، وكانت نواة المكتبة المومية . وسلم للنبلاء الحق في استعادة المكوس الاقطاعية ، ولكنه تخطاهم وعين – قائداً عاماً للجيوش الفرنسية – رجلا بريتانيا اسمه برتراند دي جويسكلين . وهو رجل أسمر ، أفطس الأنف ، غليظ العنق ، ضخم جويسكلين . وهو رجل أسمر ، أفطس الأنف ، غليظ العنق ، ضخم الرأس . ولقد ساعد الاعتقاد ، في تفوق هذا «النسر البريتاني» على جميع القادة الإنجليز ، على تصميم الملك ، استرداد فرنسا من الحكم الإنجليزى . فأرسل عام ١٣٦٩ ، إلى ادوارد الثالث إعلاناً رسمياً بالحرب .

وكان رد الأمير الأسود ، أن أخضع ليموج ، وأعمل السيف فى ثلاثة آلاف بين رجل وامرأة وطفل ، وهذا هو مذهبه فى التربية السياسية ، وثبت أنه لم يكن موفقاً فقد تحصنت كل مدينة فى طريقه ، وتزودت بالجند ، واخترنت المؤن للمقاومة الناجحة ، واضطر الأمير إلى أن يقنع ، وتخريب الريف ، وإحراق المحاصيل ، واقتلاع منازل الفلاحين الحاوية ،

ولم يشأ دى جويسكلان أن يخوض معركة ، ولكنه ناوش مؤخرة الأمير ، وأسر العلافين ، وانتظر أن تشرف القوات الإنجليزية على الموت جوعاً . وحدث ما توقعه فانسحبت ، وتقدم دى جويسكلان ، وأخذت الولايات تعلن تخلصها الواحدة بعد الأخرى من التبعية ، وبعد عامين من القيادة الممتازة ، والولاء المشترك بين القائد والملك ، طرد الإنجليز من فرنسا بأسرها باستثناء بوردو وبرست وشرير ، وكاليه ، وبلغت فرنسا لأول مرة جبال الميرانس . ومات الملك وقائده في العام نفسه (١٣٨٠) في ذروة النصر .

# ه ـ الملك المجنون ١٣٨٠ – ١٤٢٢

الملكية الوراثية تشبه لعبة الميسر ، تضع المغفل المحبوب ، في مكان الحاكم القدير ، فلقد كان شارل السادس في الثانية عشرة من عمره عندما توفي أبوه ، فعمل أعمامه أوصياء على الملك حتى بلغ العشرين ، وسمحوا له أن ينغمس في مجون لا يعرف المسئولية ، في الوقت الذي سار فيه نصف أوربا ، إلى حافة الثورة . وكان صناع بروجس وعلى وووسهم قبعات واء ، قد اقتلعوا عام ١٣٥٩ دار البلدية التاريخية في ثورة جامحة . وفي عام ١٣٦٦ ثارت الطبقات الدنيا في بيرس ، معلنة الحرب المقدسة على الأغنياء . وفي عام ١٣٧٨ وفي عام ١٣٧٨ أنشأ الكيومين في فلورنسا ، ديكتاتورية الكادحين . وفي عام ١٣٧٨ بدأ الفلاحون الجائعون في لا نجلوك — جنوبي فرنسا — حرب عام ١٣٧٨ بالشلاء ورجال الدين ، تحت عصابات ، استمرت ست سنوات ، ضد النبلاء ورجال الدين ، تحت متر اسبورج عام ١٣٨٠ ، وفي لندن عام ١٣٨١ ، وفي كلونيا عام ١٣٩٦ . وقوجت ستر اسبورج عام ١٣٨٠ ، وفي لندن عام ١٣٨١ إلى عام ١٣٨٢ . وتوجت ثورة من عمال مدينة روين ، بزازا قوياً وقتل الشعب في باريس ، جباة الشرائب التابعين للملك بمطارق من الرصاص (١٣٨٢) :

وأمسك شارل السادس بأزمة الحكم في يديه عام ١٣٨٨ ، وحكم أربع سنوات ، حكماً صالحاً ، فاستحق بذلك لقب « المحبوب» ولكنه جن في عام ١٣٩٢ . فلم يعد يعرف زوجته ، وطلب إلى المرأة الغريبة عنه . أن تمسك عن توسلاتها . وسرعان ما انفض جيع الناس من حوله ولم يكترث به سوى أحط الحدم . ولبث خسة أشهر لا يبدل ثيابه ، ولما رؤى أخيراً أن يغتسل احتاج الأمر إلى اثنى عشر رجلا للتغلب على مقاومته ، وأبس تاج فرنسا ثلاثين سنة ، أبله يرثى له ، بينا تأهب ملك إنجليزى شاب شهم لغزو فرنسا من جديد .

ولقد أبحر هنرى الخامس من إنجلترا فى الحادى من أغسطس عام ١٤١٠، فى ألف وثلاثمائة سفينة ، وإحدى عشر ألف رجل . فوضعوا مراسيهم فى الرابع عشر بالقرب من هارفلير ، عند مصب نهر السين . وقاومت هارفلير ببسالة ، ولكن بلا جدوى . وسار الإنجليز ، تغمر هم العزة النصر ، ويسرع بهم داء الزرب إلى كالبه والتتى بهم فرسان فرنسافى اجنكورت ، بجوار كريسى (٢٥ أكتوبر) . وكأنما لم يتعلم الفرنسيون شيئاً من معركتى كريسى ، وبواتييه ، إذ ظلوا يعتمدون على الفرسان . ولم تستطع أكثر أفراسهم الحركة بسبب الأوحال ، أما الذين استطاعوا التقدم ، فقد واجهوا الأوتاد المسننة ، الحيل المتحيرة ، وحملت على جيشها ، ونزل الإنجليز على هذا الحشد الخيل المتحيرة ، وحملت على جيشها ، ونزل الإنجليز على هذا الحشد المضطرب ، بالقضبان والفوثوس ، والسيوف ، وقادهم مليكهم هال ، ببسالة ، وتوترشديد من الخوف ، وكان انتصارهم مذهلا . ويقدر المؤرخون الفرنسيون ، خسائر الإنجليز بألف وستمائة رجل ، وخسائر الفرنسيين بعشرة الفرنسيون ، خسائر الإنجليز بألف وستمائة رجل ، وخسائر الفرنسيين بعشرة اللاف رجل .

وعاد هنرى إلى فرنسا عام ١٤١٧ ، وحاصر روين . وأكل المواطنون ما ادخروه منطعام ، ثم التهموا جيادهم ، وكلابهم وقططهم . وألتى بالنساء

والأطفال والطاعنين في السن ، خارج أسوار المدينة ، توفيراً للطعام ، فبحثوا عن معبر في خطوط الإنجليز ، فلم يسمح لهم بالمرور ، وظلوا كذلك بلا طعام ولا مأوى بين أقربائهم وأعدائهم ، فهلكوا جوعاً ، ومات خسون ألف فرنسي من الحوع ،، في هذا الحصار الذي لم يرحم . ولما استسلمت المدينة ، كبح هنرى خماح جيشه من تقتيل الذين بقوا على قيد الحياة ، ولكنه فرض عليهم غرامة مقدارها ثلثمائة ألف كراون ، ووضعهم في السجن حتى يتسلم حصيلة المبلغ وفي عام ١٤١٩ ، تقدم نحو باريس التي لم يبق فها سوى ، الفساد ، والانحلال ، والتوحش ، وحرب الطبقات . وتجاوز لإذلال ما حدث عام ١٣٦٠ فقد سلمت فرنسا ، ممتضى معاهدة ترويس (١٤٢٠) ، كل شيء حتى الشرف. وقدم شارل السادس ابنته كاترين ، زوجة لهنرى الحامس ، وتعهد بأن يورثه العرش الفرنسي ، ونقل إليه قيادة فرنسا ، ولإزالة كل التباس لم يقر ببنوة ولى العهد . ولم تدافع الملكة ايزابيل عن هذا الاتهام بالفسق في مقابل أربعة وعشرين ألف فرنك كل سنة ، والواقع أنه لم يكن من السهل على المرأة في البلاط الملكي ، لذلك الزمان ، أن تعرف من هو والد ابها على التحقيق . وأنكر ولى العهد المعاهدة ، وكان يبسط نفوذه على جنوب فرنسا ، ونظم فرق جاسكونيا وأرمازاك لمواصلة الحرب. بيد أن ملك انجلترا أخذ يحكم من اللوفر .

وبعد سنتين مات هبرى الحامس بداء الزرب (الدوسنطاريا) ، فإن الميكروبات لم توقع المعاهدة ، ولما لحق به شارل السادس (١٤٢٢) توج هبرى السادس ملك انجلترا على فرنسا ، وكان دون السنة الأولى من عمره ، فحكم دوق بدفورد وصياً عليه . وكان قاسياً في حكمه ، ولكنه عادل مثل كل إنجليزى ، يقدر له أن يحكم فرنسا . فأمن السفر بأن شنق عشرة آلاف رجل من قطاع الطريق في سنة واحدة ، وأخذ يراقب منذ ذاك أحوال البلاد . وعاث الحنود المسرحين في الطرق الرئيسية فسادا ، وأفزعوا حيى البلاد . وعاث الحنود المسرحين في الطرق الرئيسية فسادا ، وأفزعوا حيى

المدن الكبيرة مثل باريس ، وديجون . واكتسحت الحرب ، نورمانديا بالحراب ، من الأمام ومن الحلف، كتيار قاتل خبيث ، بل هلك ثلث سكان لا نجدوك ، وهي تعد أحسن حظاً ، وهرب الفلاحون إلى المدن ، واعتصموا بالكهوف ، أو تحصنوا في الكنائس، كلما اقتربت الجيوش أو أحزاب الإقطاع أو عصابات اللصوص . ولم يعد الكثيرون من الفلاحين إلى ممتلكاتهم المضطربة وإنما عاشوا بالتكفف والسرقة ، أو هلكوا من الحوع أو الطاعون . وأقفرت الكنائس ، والمزارع ومدن بأسرها وتركت للبلي . وقد كان في باريس وحدها عام ١٤٢٧ ، أربعة وعشرون ألف بيت مقفر ، وأكل الناس لحم الكلاب وامعاءها . وملأت الطرقات صيحات الأطفال وأكل الناس لحم الكلاب وامعاءها . وملأت الطرقات صيحات الأطفال المشرفين على الموت جوعاً .

### ٦ \_ الحياة بن الأطلال

كانت الأخلاق ، كما يتوقع المرء في كل إقليم يصاب بالشلل الطويل المحزن في الاقتصاد والحكومة .ولقد ألف جيوفرى دىلاتور لاندرى ، حوالى عام ١٣٧٧ ، كتابين يرشد بهما أطفاله في هذه الفوضى ،ولم يبق منهما غير ما وجهه إلى بناته . وهو مجلد رقيق لطيف عامر بالحب الأبوى، مشوب بالهم على عفة غير آمنة ونحاصة ، في زمن اقترفت فيه نساء كثيرات ، الحطايا بلا جزع مما أوقعهن في فضائح مزرية . ورأى الفارس الطيب أن يقاوم هذه المغريات ، وذهب إلى أن خير وقاية هي الإكثار من الصلاة . ويعرض الكتاب لعصر ، لم يزل متشبئاً بالمشاعر المصقولة ، والحس الأخلاق . ونحن نلتتي بعد ذلك بسبعين سنة بشخصية منكرة ، هي شخصية المارشال دي ريز أورتز ، وهو رجل غني عظيم وسيد بريتاني . واعتاد أن يدعو الأطفال إلى قلعته . محجة تدريهم على الترتيل الكنسي ، ثم يقتلهم الواحد بعد الآخر ويقدمهم قرباناً للشياطين ، التي كان ينشد عندها القوى السحرية .

ولكنه قتل من أجل المتعة أيضاً و (لقد أنبئنا) أنه كان يضحك على صياح مرتليه المعذبين أو المحتضرين . واتبع هذا النهج أربع عشرة سنة ، حيى اجرأ ، والد أحد ضحاياه ، باتهامه ، فاعترف بهذه التفاصيل كلها ، وشنق عام ١٤٤٠ ولولا أنه أساء إلى دوق بريتاني ، لما اقتص منه ، ذلك لأن الرجال من طبقته قلما كانوا يقدمون إلى ساحة القضاء ، مهما كانت جرائمهم ومع ذلك ، فإن الأرستقراطية التي ينتسب إليها ، كثيراً ما أخرجت الأبطال أمثال الملك جون صاحب بوهيميا ، أوجاستون فيوبس دى فوا ، الذي أحبه فرواسارت وأثني عليه . وفي هذه الأوحال تفتحت الأزهار الأخرة للفروسية .

وأسهمت أخلاق الشعب فى هذا الانحلال . فأصبحت القسوة والخيانة والفساد أمراضاً متوطنة . وكان السوقى والحاكم سواء فى قبول الرشوة . وانتشر المحون ، و شكا الوزير جرسون من أن أقدس الأعياد تنفق فى لعب الورق (\*) والميسر والتجديف فى الرين . وكان المحتالون والمزيفون واللصوص والصعاليك والشحاذون يسدون الطرقات بالنهار ، ويجتمعون بالليل ليستمتعوا عصادهم ، فى باريس ، فى ساحة المعجزات ، التى سميت كذلك لأن المتسولين الذين يبدون فى مظهر المقعدين ، يظهرون هناك فجآة وكل عضو من أعضاء جسمهم فى صحة مذهلة .

. وفشأ اللواط ، وشاعت الدعارة ، وكاد المحون يصبح عاماً . ودعت فرقة « الآدمين » فى القرن الرابع عشر ، إلى مذهب العرى ، وظلت تمارسه علناً إلى أن منعته محاكم التفتيش . وكانت الصور الفاحشة الخلة بالآداب ، رائجة كما هى الآن ، ويروى جرسون ، أنها كانت تباع حتى فى الكنائس وأيام الأعياد الدينية . ونظم شعراء مثل ديشان قصائد غرامية

<sup>( \* )</sup> ربما دخل لعب الورق إلى أوربا فى القرن الرابع عشر ، وأول رواية محققة عنه كانت عام ١٣٧٩ . ويبدو أنها جاءت عن طريق المسلمين عبر أفريقيا وأسبانيا والصليبيين . ويزعم الصينيون أنهم مارسوه مبكراً عام ١١٢٠ .

للسيدات النبيلات . ووصف نيقولا دىكليانج كبير شماسة باييه ، ديو منطقته بأنه معبد مخصص للقيام بشعائر فينوس . وكان من المألوف أن يتخذ الملوك والأمراء ، خليلات لهم ، وكان الكثير من الزيجات الملكية – وزيجات النبلاء ينطوى على أغراض سياسية ، ولذلك لم تكن هذه الزيجات جديرة بالحب ، واستمرت السيدات ، ذوات الحسب والنسب ، في مناظرات رسمية ، حول جواز العلاقات الحنسية ، وأنشأ فيليب الحسور ، صاحب برجندیا ، فی باریس محکمة حب عام ۱٤٠١ . ولقد وجدت وسط هذا الحضم من الاستهتار أو في كنفه سيدات فضليات ، ورجال شرفاء ، ونحن نجد لمحة عابرة عن هؤلاء ، في كتاب عجيب ألفه حوالي عام ١٣٩٣ ، رجل مجهول الاسم في الستين من عمره ، عرف بأنه مدير باريس : « أعتقد أنه عندما يزف اثنان شريفان طيبان ، أحدهما إلى الآخر . فإن كل حب يزول . . إلا حب كل منهما للآخر . وأرى أنهما عندما يصطحبان ، يهتم كل منهما بالآخر ، أكثر من اهتمامه بغيره ، ويربط كل منهما على الآخر وتمسك به ، ولارغبة لها في الحديث أو الإشارة إلا لبعضهما . . وكل متعتهما الحاصة ورغبتهما الكبرى وسرورهما الكامل ، إنما هو أن يمتع أحدهما الآخر ويطيعه » .

وأضيف إلى صور هذا العصر اضطهادات اليهود (١٣٠٦ ، ١٣٩٢ ، ١٣٩٢ ) ومحاكمة الحيوانات وإعدامها ، لإيذاء الناس وتسافدها معهم ، والشنق علناً ، الذي يدعو إلى حشد متطلع . وكانت تنبش القبور في جبانة الأبرياء في باريس ، كلما سقط لحم الميت عن عظمه ، لإفساح المحال الأموات جدد ، وتجمع العظام في غير نظام ، في مدافن خاصة بها ، على طول الأروقة ، التي كانت مع ذلك ، أماكن مألوفة ، للقاء العاشقين ، فأنشئت هناك الدكاكين ، ودعت البغايا الزبائن . ورسم أحد الفنانين ، مدة شهور على حائط الدير ، صورة لرقصة الموت

عام ١٤٢٤، تبدو الشياطين فيها وهي تدور حول نفسها مع الرجال والنساء والأطفال المسوقين في خطوات مرحة متعاقبة إلى الحجيم . وأصبحت هذه الصورة مضموناً رمزياً لعصر يائس ، ومثلته إحدى المسرحيات في بروجس عام ١٤٤٩ ، وصوره ديرر ، وهلبين ، وبوش في آثارهم الفنية . وغلب التشاؤم على نصف شعر هذا العصر . وهجا ديشان الحياة في كل جوانبها تقريباً ، وبدت الدنيا له ، كشيخ واهن جشع ، مضطرب منحل ولقد ختم كلامه بقوله « إن كل شيء سيئ السيرة » . ووافقه جرسن قائلا : « إننا نعيش في شيخوخة الدنيا » ، وإن يوم القيامة لقريب . واعتقدت امرأة عجوز ، أن كل وخزة ألم في أصابع قدمها ، تعلن ذهاب إحدى الأرواح عجوز ، أن كل وخزة ألم في أصابع قدمها ، تعلن ذهاب إحدى الأرواح يدخل الحجيم ، وكان تقديرها معتدلا ، فإن الاعتقاد الشائع وقتذاك أنه لم يدخل الحنة أحد من الناس في الثلاثين سنة الماضية .

وماذا عسى أن يصنع الدين ، فى تصدع أمة مغلوبة على أمرها ؟ لقد كان البابوات الحبيسون فى افنيون يتلقون حماية الملوك الفرنسين ، وأوامرهم فى السنوات الأربعن الأول من حرب المائة عام ، وكانت معظم الموارد ، التى يجمعها أولئك البابوات من أوربا ، تذهب إلى هؤلاء الملوك ، تمويلا لحرب الحياه أو الموت مع بريطانيا ، واستطاعت الكنيسة أن تجمع للملكية فى إحدى عشرة سنة (١٣٤٥ – ١٣٥٥) مبلغ ،١٠٠٠، ١٨٤٨ فلورن (١٣٠٠ - ١٣٥٥) مبلغ ،١٠٠٠ الحرب فلورن ولكنهم فشلوا . وعانت الكنيسة مشقة مضنية ، من جراء الحراب الطويل الذي منيت به فرنسا قرناً من الزمان ، فأقفرت مئات الكنائس والأديرة أو خربت ، وشاركت الطبقة الدنيا من رجال الدين فيا اتسم به العصر من انحلال الأخلاق . وتجاهل الفرسان والمشاة الدين لايذكرونه إلا عند المعركة أو الوفاء ، ولابد أنهم ارتابوا ، فى العقيدة بسبب عدم اكتراث الساء ، الذي يدعو إلى الحنون . واعتصم الناس فى عصيامهم أوامر الدين الساء ، الذي يدعو إلى الحنون . واعتصم الناس فى عصيامهم أوامر الدين

بالكنيسة والعقيدة مفزعين ، وجملوا أموالهم وهمومهم إلى مزارات العدراء تسكيناً لروعهم ، وكانوا يصابون في القداس ، بوجد ديني ، عندما يستمعون إلى العظات المخلصة للراهب رتشارد أو القديس فنسانت فرر . وابتدعت في بعض البيوت ، تماثيل صغيرة للعذراء تفتح بطونها بلمسة من اليد ، فينكشف الثالوث .

وكان معظم قادة الفكر للكنيسة ، في هذا العصر ، من الفرنسيين . ولم يكن بيير دايلي واحدا من العلماء ، أصحاب الرأى فحسب ، وإنما كان من أقدر زعماء الكنيسة وأبعدهم عن الفساد ، وأحد السياسيين من رجال ، الاكليروس ، الذين عالحوا في مجمع كنستانس ، الفرقة في البابوية . وكان بين تلاميذه ، وهو مدير كلية نافار في باريس ، شاب ، أصبح فيا بعد ، أعلم علماء الدين في جيله . وزار جان دي جرسون الأراضي الواطئة ، فأعجب كثيراً من تصوف ريوزبرويك ، والورع الحديد عند « اخوة الحياة العادية » . فلما أصبح مديراً لحامعة باريس (١٣٩٥) ، فكر في إدخال هذا النوع من التقوى إلى فرنسا على الرغم من نقده أنانية المذهب الصوفى وما فيه من القول بوحدة الوجود واقتنع أخواته الست بقدوته وحججه ، ولقد أنبثنا أنهن ظللن عذارى إلى نهاية حياتهن . وذم جوسبو ، خرافات الدهماء ، ودجل التنجيم والسحر والطب ،ولكنه اعترف بأن الرقى ، ربما يكون لها تأثير بالتسلط على المحيلة (٧٤) . ورأى أن معرفتنا بالنجوم ، ممعنة في النقص ، حتى إننا لا نستطيع ، أن نصور تتبؤات محددة ، بل إننا لا نستطيع أن نعين بالضبط مدى سنة شمسية ، ولا يمكننا أن نخبر عن الموضع الحقيقي للنجوم ، لأن أضواءها تتكسر ، في سيرها إلينا ، عبر أوساط متعددة . ودعا جوسون إلى دعقراطية مقيدة ، وإلى سيادة المحامع ، في الكنيسة ، بيد أنه حبذ ملكية قوية في فرنسا ، ولعل الأحوال السائدة في بلاده تبرر تناقضه ، وهي التي كانت أحوج إلى النظام منها إلى الحربة . وكان رجلا عظيما فى طرازه وجيله ، وكانت فضائله خاصة به ، أما أوهامه فن عدوى عصره ، كما يجب أن يقول جيته . وتزعم الحركة التى استهدفت التخلص من البابوات المتنازعين ، وقصدت إصلاح الكنيسة ، وأسهم فى إرسال جون هس وجيروم البراغى إلى الموت .

وأخذت الطبقات العليا ، تمدح أشخاصها ، وتزين دورها ، وسط مظاهر الفاقة التي يعانها شعها . وارتدى أفراد العامة البسيط من السترات ، والقمصان ، والسراويل ، والأحذية ذوات الرقاب ، وقلدت الطبقات الوسطى الملوك ، على الرغم من القوانين الحاصة بالنفقات ، فارتدى أفرادها ؛ الأردية الطويلة ، وربما كانت قرمزية اللون أو محفوفة بالفراء ، كما ارتدى السادة النبلاء الصديريات ، والحوارب الطويلة ، والألفعة الأنيقة والقبعات الرائشة التي تمسح الأرض عند الانحناءات المهذبة ووضع بعض الرجال قروناً على أصابع نعالهم ، لتطابق ما على رؤوسهم من رموز غبر جلية . وآثرت سيدات من ذوات الحسب ، القبعات المخروطية كأبراج الكنيسة ، وكن يشددن أجسامهن بسترات ضيقة وسراويل زاهية اللون ، وتنورات من الفرو ، تتدلى أطرافها على الأرض في جلال ويظهرن صدورهن بينها يزدن من حمال وجيههن بإسدال النقاب علمها . وبدأت الأزرار تستعمل لحبك الملابس(٠٠) ، وكانت قبل ذلك مجرد حلى ، ونحن نعكس هذه الحركة الآن . وكن يتلألأن ، حتى البدينات منهن ، بالحرائر والأنسجة المذهبة والمطرزة ، والأشرطة والحواهر على الشعر وعلى الرقبة واليدين والرداء والحذاء ، وتحت هذا البريق الوقائى ، كثرت عندكل نساء الطبقة العليا تقريباً .

وظلت دور الفقراء كما كانت فى القرون السابقة ، إلا أن النوافذ من الزجاج شاعت فيها ، أما القصور الصغيرة وبيوت الأغنياء فى المدن فلم تعد سحوناً مظلمة ، كانت قصوراً مريحة حسنة التأثيث بساحات فسيحة بها

نوافير ماء ، ودرجات محواة عريضة ، وطنف معلقة ، وسقوف شديدة الانحدار تناطح السماء وتغوص في الثلج ، وقد زودت بغرف للخدم ، ومخازن ، وغرفة للحراسة وأخرى للبواب ، وغيرها للبياضات ، ومغسل ، وقبو للخمر ومخنز ، بالإضافة إلى القاعة وغرف النوم لأسرة صاحب البيت . وكانت بعض القصور ، كالتي مملكها بيىر فوند (١٣٩٠) وشاتودن (حوالى ١٤٥٠) ارهاصاً بقلاع اللوار الملكية . وتعد دار الرأسالي الكبير جاك كور في بورجس ، أصون قصور ذلك العهد ، وهي عمارة كاملة لها برج قوطى من الحجر المنقوش ، وأفاريز وطنف مزخرفة ، ونوافذ على طراز عصر النهضة ، ولقد أخبرنا ، أنه قد تكلف كله حوالي • • • ، • • ٤ ، • ولار ، محساب النقد في أيامنا . وأثثت بالفاخر من الطنافس : مدافئ فخمة ، تدفئ على الأقل ، جانباً من الغرفة وسكانها ، ومقاعد ومناضد متينة ، دأب الصانع على نقشها بالحفر ، دون كلل ، وأراثك علم حشيات على طول الحدران مبطنة بقاش (٥٧) مزركش ، وخزائن تحف وصواوين ضخمة تعرض الصحاف الذهبية والفضية ، تلمها أكواب زجاجية أنهى منها ، وسحاجيد سميكة ، وأرضيات من البلوط المصقول أو قرميد مطلى بالميناء ، ومخادع معرشة مرتفعة وعريضة تتسع للسيد وزوجته وطفل أو اثنين . ولقد نام على هذه السرر المريحة رجال القرنين الرابع عشر والحامس عشر ونساءهما ، عراة ، ولم تكن قمصان النوم قد أصبحت ضرورة لاغني عنها .

## ٤ \_ الآداب

ولقد واصل الرجال والنساء تأليف الكتب بين هذه الأطلال ومها الرسائل الباقية (١٣٢٢ – ١٣٣١) التي وضعها نيقولا من ليرا ، وقاموا بإضافات محققة لفهم نصوص الكتاب المقدس ، فمهدت الطريق لـ « العهد

الحديد » لأرازمس ولترحمة لوثر الألمانية . وغلبت على قصص هذا العصر ، الحكايات الغرامية الخفيفة مثل مائة حكاية جديدة التي ألفها انتوان دولاسال أو قصص خيالية عن الفروسية مثل فلور وبلانشفلىر . أما الكتاب الذي ألفه جهان ذو اللحية وهو طبيب من ليبج يسمى السبر جون ماندفيل فلايقل عنها خيالًا ، ولقد نشر (حوالى ١٣٧٠) وصفاً لرحلاته المزعومة في مصر وآسيا وبولنده . وادعى جون أنه زار حميع الأماكن التي وردت أسماؤها في الأناجيل ، «الدار التي ذهبت إليها مريم العذراء للتعلم» ، والموضع الذي سخنت فيه الماء التي غسل بها إلهنا أقدام الرسل » ، والكنيسة التي فرت إليها مريم لتدر اللبن من صدرها الحليل ، وفيها عمود من الرخام ، اتكأت عليه ، ولايزال مرطباً بلبنها ، ولم تزل ُ الأرض لينة بيضاء حيث تساقط لبنها الأمثل ، وبلغ جون ذو اللحية أوجه في وصفه الصين ، فلم تكن فصاحة مقيدة بالعلم إلا قليلا . ولكنه كان يدنو من العلم ، بين الحين والحين ، كما هو الحال في قوله كيف ظل أحد الناس يتجه ناحية الشرق إلى أن عاد إلى وطنه من جديد » ، مثل مستر باسبارتو في رواية جيل فيرن . وشرب مرتين من « نبع الشباب» ، ولكنه عاد إلى أوربا كسيحاً بداء النقرس ، الذي ربما أصيب به لعدم مغادرته ليج على الإطلاق.

ولقد ترجمت هذه الرحلات إلى مائة لغة وكان لها وقع أدبى عظيم بن الناس أواخر القرون الوسطى .

وأروع ما أنتجه الأدب الفرنسي ، في القرن الرابع عشر فيا نعلم هو كتاب «التواريخ» الذي نظمه جان فرواسار . هذا المؤلف ولد في فالنسيين عام ١٣٣٨ ، وعكف على نظم الشعر في بواكبر حياته ، حيى إذا بلغ الرابعة والعشرين ، عبر البحر إلى لندن ، ليضع أشعاره ، عند قدمي فيليبا أميرة هانو ، زوجة الملك ادوارد الثالث . فأصبح كاتم سرها ، ولي أشراف الإنجليز ، وأعجب بهم إعجاباً صريحاً ، جعله غير محايد

فى تاريخه . وسرعان ما انتزعه غرامه بالرحلة ، فساقه إلى اسكتلندا ، وبردو وسافوى وإيطاليا . ولما عاد إلى هانو أصبح قسيساً وكاهن شياى . وهناك صمم على أن يعيد تأليف كتابه نثراً ، وأن يتوسع فيه من أوله ومن اخره . ورحل مرة أخرى إلى انجلترا وفرنسا ، يجمع المواد فى مثابرة ودأب . حتى إذا عاد إلى شياى وقف نفسه على إتمام هذا التاريخ « النبيل الممتع . . الذى ستشتد الحاجة إليه بعد وفاتى . . ليشجع كل القلوب الباسلة ، ويطلعها على مثل شريفة » . وليست هناك قصة خيالية أروع منها ، والقارئ الذى يبدأ هذه الصفحات ، المسهبة ، الألف والماثتين ، وهو ينوى أن يقفز من قمة إلى قمة ، سيجد الأودية مشوقة أيضاً ، وسيسير فى القراءة فى بهجة وأناة إلى النهاية . ولم يشغف هذا القسيس — مثله فى ذلك مثل يوليوس الثانى — بغير الحرب . وفتن بالحركة ، والشهامة والأرستقراطية ، يوليوس الثانى — بغير الحرب . وفتن بالحركة ، والشهامة والأرستقراطية ، أما العامة فلم يلجوا صفحاته إلا باعتبارهم ضحايا النزاع الذى شجر بين المشراف . ولم يبحث فى الحوافز ، واعتمد فى ثقة بالغة على الروايات المؤوقة والمنحازة ، ولم يزعم أنه يفلسف الأخبار . فقد كان إخباريا فحسب المؤوقة والمنحازة ، ولم يزعم أنه يفلسف الأخبار . فقد كان إخباريا فحسب بل أنه أعظم الإخبارين حميعاً .

وتحدد المسرحية العصر الذي تمثل فيه ، ولقد احتلت المسرحيات الدينية والأخلاقية التي عرفت باسم «المعجزة» ، كما احتلت الفواصل والهزليات المسارح المؤقتة التي تشيد في المدن . وأخذت الموضوعات غير الدينية تزداد على الأيام واقترن المرح بالفحش في العادة ، بيد أن الموضوعات الدينية ظلت مسيطرة ، ولم يستشعر الناس الملل قط من المناظر التي تمثل الام المسيح . ولقد تخصصت أهم فرقة تمثيلية في هذا العصر وهي فرقة الإخوان الباريسية التي تمثل آلام السيد المسيح في تمثيل قصة الفترة القصيرة التي قضاها المسيح في أورشلم : وبلغت إحدى هذه المسرحيات التي ألفها التي قضاها المسيح في أورشلم : وبلغت إحدى هذه المسرحيات التي ألفها المربوبان » خسة وثلاثين ألف سطره

وكانت للشعر جماعاته أيضاً . فقد أنشأت تولوز عام ١٣٢٣ أكاديمية للعلم البهيج ، وعملت المباريات العامة تحت رعايتها على إحياء فن الشعراء الجوالين «التروبادور» وطابعهم . وتألفت جمعيات أدبية مماثلة فى أمن وحواى وفالنسين ، وهى التى مهدت الطريق للأكاديمية الفرنسية التى أنشأها ريشيليو . واتخذ الملوك والسراة لهم شعراء مثلها اتخذوا منشدين ومهرجين يلحقون محاشيتهم . وضم «رينيه الطيب» دوق انجوواللورين ، وملك نابلي بلحقون محاشيتهم ، وضم «رينيه الطيب» دوق انجوواللورين ، وملك نابلي وتاراسكون وايكس ان بروفنس ، ونافس أحسن ناظم للقوافى ، حتى لقب وتاراسكون وايكس ان بروفنس ، ونافس أحسن ناظم للقوافى ، حتى لقب «بآخر التروبادور» . وبسط شارل الحامس رعايته على أوستاش ديشان ، اللهي شهر بالزواج في قصيدة عنوانها مرآة الزواج ، تبلغ اثنى عشر ألف بيت ونعي على عصره الشقاء والحسة :

يا عصر الرصاص ، أيها الزمن المفسود ، أيتها السهاء من النحاس ، أيتها الأرض بلا ثمر ، مجدبة لا خير فيها ، أيها الناس الملعونون ، بكل أسى مفجع ، ه أليس من الحق أن أندبكم جميعاً ؟ لأننى لا أرى شيئاً في عالم الغد ، المفعم بالحزن الممعن في الاضطراب ، ويشمل في فعاله كل شر ، واليوم محل زمن البلاء ، ،

ونشأت كريستين دى بيزان فى باريس ، على أنها ابنة الطبيب الإيطالى لشارل الحامس ، فلما ترملت كان عليها أن تعول ثلاثة أطفال وثلاثة أقارب فوفقت إلى ذلك بأعجوبة بقرض الشعر الرائع وتأليف التاريخ الوطنى ، وهي تستحق منا تحية عابرة بوصفها أول امرأة فى أوربا الغربية استطاعت أن تعيش بقلمها . أما ألين شارتيه فكان أسعد حظاً ، فإن قصائده فى الحب

مثل قصيدته «الفاتنة بلا رحمة » ذات الإيقاع الحسن التي زجر فيها النساء على إخفاء مفاتنهن ــ قد أسرت الطبقة الأرستقر اطبة ، حتى قبل أن مارجريت أميرة اسكتلندا ، التي أصبحت ملكة فرنسا بعد ذلك ، قبلت شفتى الشاعر وهو نائم على إحدى الأرائك . وسرد أتين باسكييه ، هذه الأسطورة ، في قصص خلاب ، بعد مرور قرن من الزمان . .

لقد عجب الكثيرون من هذا الصنيع ولكى أقول الحقيقة فإنى أقرر أن الطبيعة ، قد وضعت روحاً حميلة فى جسم ممعن فى القبح – وهنا قالت السيدة أنهم يجب ألا يعجبوا من هذا الغموض ، فليس الرجل ، هو الذى رغبت فى تقبيله ولكننى قبلت الشفتين اللتين نطقتا بهذه الكلمات الذهبية » .

ولم يكن مقدراً على أرق شعراء فرنسا فى هذا العصر أن يقول الشعر، إذ كان ابن أخى شارل السادس ووالد لويس الثانى عشر . ولكن شارل دوق أورليان أسر فى أجنكور ، وأمضى خمساً وعشرين سنة ( ١٤١٥ – ١٤٤٠ ) معتقلا اعتقالا ليناً باتجلترا . فغمر الهم قلبه وتأسى بنظم الشعر الرقيق فى الغزل ومحنة فرنسا . ولبثت فرنسا بأسرها تنشد أغنيتين فى الربيع :

لقد بدل العام وشاحه البارد .

وشاح الريح والمطر والهواء المرير ،

وسار مؤتزراً حلة من الذهب .

حلة من الشمس الضاحكة والفصل الحميل ،

وما من طائر أووحش من وحوش الغابة أو الفلاة

إلا ويعلن بصياحه أوغنائه ،

ان العام يطرى وشاحه البارد .

بل ان انجلترا كان فيها فتيات جميلات ، فنسى شارل أحزانه عندما مر به الحب الهادئ :

يا إلهي . . ما أحمل أن أراها ،

يا إلهى الرحيم الودود العادل . . ان كل فضيلة من الفضائل المختارة التى فيها لحديرة بالمديح النادر . ومن ذا الذي يمل جمالها ، النضر كل يوم نضرة لا تضارع ؟

يا إلهني . . ما أجمل أن أراها ،

يا إلهي الرحيم الودود العادل . .

وسمح له آخر الأمر أن يعود إلى فرنسا ، فجعل من قلعته فى بلوا ، موثلا بهيجاً للأدب والفن ، حيث استقبل فيللون على الرغم من فقره وجرائمه ، ولما بلغ شارل من العمر أرذله ، ولم يعد قادراً على المساهمة فى مرح أصدقائه الشبان ، نظم اعتذاره إليهم فى أبيات رقيقة ، تصلح أن تكتب على قره:

حى بالنيابة عنى حميع الصحاب

الذين تلقاهم الآن في ألفة ،

وقل كم أكون سعيداً

إذا أصبحت واحداً من ثلتهم لوكان ذلك ممكناً ،

فإن الشيخوخة تقتلني .

ولقد تحكم الشباب في حياتي مرحاً في زمن طال به العهد

ولكنه الآن ولى وذهب.

وكنت عاشقاً ، ولن يقدر لى أكثر من ذلك أبداً ،

ولقد عشت في باريس حياة ممعنة في الحرية .

وداعا فلن أشهد بعد ذلك أياماً طيبة . .

حي بالنيابة عنى حميع الصحاب .

#### ٨ \_ الفن

كان فنانو فرنسا لهذا العهد أكثر تفوقاً من شعرائها ، ولكنهم شقوا أيضاً بإمحالها . ولم تقدر لهم هناك رعاية كريمة يعتمدون عليها في المدينة أو الكنيسة أوعند الملك . « والولايات التي عبرت عن كرامة طوائفها ، بالمعابد الضخام ، وتسامت بهذا التعبير إلى عقيدة لا يرقى الشك إليها ، أضعفها وقضى عليها ازدياد سلطان الملك إلى جانب التوسع في الاقتصاد من المحال المحلى إلى المحال القومي ولم تعد الكنيسة الفرنسية تمول أوتلهم ، مثل المبانى الهائلة ، التي ارتفعت على أرض فرنسا في القرنين الثاني عشر والثالث عشر . وولقد انحطت العقيدة ، كما اضمحلت الثروة ، وتبدد الأمل الذي دفع في هذه القرون إلى الحروب الصليبية ، وتشييد الكتدرائيات في وقت واحد أي العمل والصلاة التي تحث عليه ـ فقد نشوته المنتجة وكان الأمر عصر أشد فتوة . وعلى الرغم من هذا فقد أنجز جان رافي كاتدرائية نوتردام في باريس ( ١٣٥١ ) ، وأضافت « رون » كنيسة صغيرة للعذراء عام ( ١٣٠١ ) إلى كاتدرائية سبق أن أنشئت باسمها ، وشيدت بواتييه لكادرائية عام ( ١٣٠٧ ) واجهتها الغربية الشاعة .

وأخذ الطراز المشع للتخطيط القومى (١٢٧٥) ، يسلم قياده شيئاً ، إلى طراز قوطى هندسى ، يعتمد على أشكال اقليدية بدلا من الخطوط المشعة . وعلى هذا النحو شيدت بوردو ، كاتدرائيها (١٣٢٠ – ١٣٢٥) وأقامت كان عام (١٣٠٨) برجاً رشيقاً ، مستدق الطرف ، على كنيسة سانت بيير ، ولقد تحطم هذا البرج فى الحرب العالمية الثانية ، وزودت اكسير كاتدرائيها بصحن جديد عام (١٣٥٥) ، وأضافت كوتانس عام (١٣٧١) ، كنائس صغيرة

راثعة إلى مزاريهما التاريخيين ، وأكدت رون مجدها المعارى باقامة الكنيسة المحيدة لسانت أوين (١٣١٨ ــ ١٥٤٥).

ولما تصورت فرنسا أنها منتصرة ، في الربع الأخير من القرن الرابع عشر ، أظهر معاريوها طرازاً قوطياً جديداً ، مرحاً في . وحه ، مسرفاً في تفاصيل النقوش المحفورة ، معقداً مهرجاً في تفريقاته الزخرفية ، مسرفاً إلى حد غبر معقول في الزينة . وأصبح العقد القوطي ، أو العقد المدبب لقوس متصل ، وقتذاك عقداً مخروطياً لقوس مقلوب ، كلسان اللهبالذي أعطى هذا الطراز اسمه (المشع ) . ولم تعد تستعمل تيجان العمد ، وتلولبت العمد أو خططت ، وأفرط في حفر أماكن المرتل ، وحجبت بستائر حديدية من شرائط دقيقة ، وأصبحت الزخارف المدلاة كأعمدة الثلج الحامد المتدلى من سقوف المغاور والكهوف، وصارت القباب تها من الأضلاع التي تتراوح بين الظهور والحفاء، وابتعدت فواصل النوافذ، عن الأشكال الهندسية القديمة الحامدة ، وفاضت في رشاقة فاتنة وتعمد لا يوصف ، وبدت الأبراج وكأنها شيدت من الزخرف ، واختني البناء خلف الزينة . وكانت غرة هذا الطراز الحديد في الكنيسة الصغيرة التي شيدت باسم القديس يوحنا المعمدان عام( ١٣٧٥ ) في كاتدرائية أمن، وما إن جاء عام ١٤٢٥ ، حتى كان هذا الطراز قد غلب على فرنسا ، وبدأ عام ١٤٣٦ ، محقق إحدى معجزاته الرقيقة ، وهي كنيسة سان ماكلو في رون . وربما ساعد ، على انتصار الطراز المشع في النصف الأول من من القرن الحامس عشر ، استرداد الثقة وبعث الروح العسكرية على يد جان دارك وشارل السابع، ونمو الثروة التجارية ، كما بمثلها جان كبر ، ونزوع الطبقة البورجوازية ، الصاعدة إلى الزينة المترفة . وظل الطراز القوطي فى هذا الشكل النسوى، إلى أن أعاد الملوك والنبلاء الفرنسيون من حروبهم في إيطاليا ، أفكار عصر النهضة المعارية الكلاسية ع

و كمل نمو العارة المدنية في أعطافه ، ظهور الطابع الدنيوى لهذا العصر . ورأى الملوك والإمراء ، أن هناك ما يكني من الكنائس ، فابتنوا لأنفسهم قصوراً ، تكون فتنة للشعب ، ومأوى لحظياتهم ، وأنفق الأغنياء من نواب المقاطعات ، ثروات طائلة على دورهم وأعلنت المحالس البلدية عن غناها بتشييد دور البلدية الفخمة ، وصممت بعض المستشفيات مثل مستشفي بون تصميا جميلا طليقاً لابد أنه قد أسبغ الصحة على المرضى ، وجمع البابوات والكرادلة ، حشداً منوعاً من الفنانين ، وعضدوهم ، بيد أن بنائي فرنسا ورسامها ومثالها ، كانوا يلتفون حول نبيل أوملك . وشيد شارل الحامس قصر فنسن عام ( ١٣٦٩ – ١٣٧٣ ) ، والباستيل عام ( ١٣٦٩ ) ، واستقدم الفنان واسع الأفق أندريه بونيفو ليحفر صوراً لفيليب السادس ، وجون الثاني وشارل نفسه للمقابر الملكية ، المصففة ، الرائعة ، التي تزحم مشي كنيسة سانت دينيس وسردامها عام ( ١٣٦٤ ) . وشيد لويس أمير أورليانز قصر بير فوند ، وكان جون دوق برى ، على الرغم من قسوته على الفلاحين ، واحداً من أعظم رعاة الفنون في التاريخ .

وهر الذى صور له بونيفيه عام ١٤٠٢ كتاب المزامير . وهو ليس الا واحداً من سلسلة المخطوطات المزوقة ، الموضوعة بالقرب من القمة ، فيا يمكن أن يسمى غرفة الموسيق ، في فنون الرسم . ولهذا السيد الفطن نفسه ، صور جاك دى هسدن «الساعات الصغيرة » و «الساعات الحميلة» و «الساعات الكبيرة» ، وهي تمثل كتب «الساعات » للصلوات اليومية الكنسية . وأخرج الإخوان بل جهانيكان وهرمان مالويل من لمبورج ، الساعات الغنية (١٤١٦) وهي خس وستون منمنمة تصور الحياة في فرنسا ومناظر منها : النبلاء يصيدون ، والفلاحون يعملون ، ومنظرريق يضفي عليه الحليد صفاء . وتعد هذه الساعات الغنية المستورة الآن ، حتى عن أعين السائحين ، وينية صاحب انجو آخر انتصارات فن النزويق ، ذلك لأن هذا الفن

قد نافسه فى القرن الحامس عشر الحفر على الحشب وانتشار المدارس الموفقة فى الرسم على الحدران واللوحات فى فونتنبلوو أمن وبورجس وتورومولان وافنيون ودنجون إذا لم تتحدث عن أساتذة الفن الذين كانوا يعملون لدوق برجنديا .. وأدخل بونيفيه وفان ايكس ، طرز التصوير الفلمنكية إلى فرنسا ، وكذلك عن طريق سيمون مارتبى وغيره من الإيطالين فى افنيون ، وعن طريق الدولة الإنجيفية فى نابولى عام (١٣٦٨ – ١٤٣٥) ، ولقد أثر الفن الإيطالي فى الفرنسي ، قبل أن تغزو الحيوش الفرنسية ايطاليا بزمن طويل . حتى إذا جاء عام ١٤٥٠ ، كان الفن الفرنسي ، قد نهض على قدميه ، وسحل انتسابه إلى هذا العصر بصورة الورع لفيلينوف وهى بلا توقيع ، وتوجد الآن فى اللوفر.

ويعد جان فوكيه ، أول شخصية واضحة ، في فن التصوير الفرنسي ، ولقد ولد في تورعام (١٤١٠) ، وتعلم سبع سنوات في إيطاليا (١٤٤٠ – ، ١٤٤٧) ، وعاد إلى فرنسا ، وهو متحر للمهاد المعارية الكلاسية التي أصبحت في القرن السابع عشر ، هوسا ، على يد نيكولاس بوسان وكلود لورين . ومهما يكن من شيء ، فقد رسم صوراً متعددة لأشخاص وهي تكثف بقوة عن مقومات شخصياتهم : مثل جوفينال كبر أساقفة أورسان وحاكم فرنسا – وهو عبوس حازم ، وليس ممعناً في التقوى إلى الحد الذي جعله غير صالح للحكم ، وأتين شيفالييه وهو القائم على خزانة المملكة – رجل مهموم ، منزعج من استحالة الحصول على المال بالسرعة ، التي تنفقه بها الحكومة ، وشارل السابع نفسه ، بعد أن جعلت منه أنيية سورل رجلا ، وأنييسه في اللحم الوردي ، تحول على يد فوكيه إلى عذراء مهادئة سنية بعينين خفيفتين وصدر بارز وزوق جان لشفالييه ، كتاب الصلوات ، وبدد ملل إقامة الشعائر ممناظر ، نضرة ، من وادى اللوار . وتحفظ رصيعة مطلية بالميناء في اللوفر ، بصورة فوكيه كما رأى نفسه – الصلوات ، وبدد ملل إقامة الشعائر ممناظر ، بصورة فوكيه كما رأى نفسه – وتحتفظ رصيعة مطلية بالميناء في اللوفر ، بصورة فوكيه كما رأى نفسه –

صورة ليس لها مثل رفائيل سياء الأمارة ، يصعد إلى أعلى ، وإنما صانع بالفرشاة ، فى رداء العمل ، حازم حيى ، مهموم ومصمم ، وعلى جبينه سمة قرن كامل من الفقر . ومع ذلك ، فقد مضت حياته ، بلا ملمات من حكم ملك إلى آخر ، وارتقى ، إلى أن أصبح آخر الأمر «مصور الملك» لويس الحادى عشر وبعد جهد السنين يأتى النجاح ، وسرعان ما يأتى الموت بعد ذلك .

## ٩ - جان دارك ١٤١٢ - ١٤٣١

في عام ١٤٢٢ نادي ابن شارل السادس عشر الذي تبرأ منه أبوه، بنفسه ملكاً باسم شارل السابع . ونظرت فرنسا في عزلتها ، إليه لينقذها ، ثم ران عليها يأس عظم وكان هذا الشاب الحبان ، فاتر الهمة عدم الاكتراث في العشرين منعمره ، لم يصدق أنه يستحق الملك الذي أعلنه ، وربما شارك الفرنسين شكوكهم في شرعية مولده . وتظهر الصورة التي رسمها فوكيه له ، وجهاً حزيناً ساذجاً ، تحت عينيهجيوب ، وأنف ممتد . وكان متديناً إلى درجة الفزع ، يسمع ثلاث صلوات كل يوم ، ولا يترك ساعة من ساعات الكنيسة تمر دون أن يتلو ، مايناسها من صلاة ، وكان مخلوبين هذه الأوقات ، إلى رتل طويل من الحظايا، وأنجب أثني عشر مولوداً فرضهم على زوجته الفاضلة . ورهن جواهره ، ومعظم الملابس التي على كاهله ، ليمول مقاومة بلاده لإنجلترا ، ولكنه لم يكن مفطوراً على الحرب ، فترك الصراع لوزرائه وقواده . ولم يكن أحد منهم متحمساً أو متيقظاً ، وتشاجر بعضهم مع بعض في حقد ــ اللهم إلا جان ذينو الأمن ، والإبن غير الشرعي للويس ، دوق اورليان . ولما تحرك الإنجليز جنوباً لمحاصرة تلك المدينة عام ( ١٤٢٨ ) ، لم يتفقوا على خطة للوقوف في وجههم ، وكانت الفوضى ، طابع ذلك الزمان ، وتقع اورليان ، على حنية ، في اللوار ، فإن سقطت، انضم الحنوب بأسره ، وهو المتردد في الولاء وقتذاك لشارل السابع إلى الشمال ، ليجعل من فرنسا مستعمرة إنجليزية . وأخذ الشمال والحنوب معاً يراقبان الحصار ، ويصليان من أجل حدوث معجزة .

وأخذت دمريمي القرية البعيدة ، الهاجعة إلى جوار الموز على حدود فرنسا الشرقية تراقب الصراع بعاطفة دينية وطنية . وكان الفلاحون هناك من أبناء القرون الوسطى في إيمانهم وشعورهم ، في العقيدة والشعور ، يعيشون من الطبيعة ، ولكن فيا هو فوق الطبيعي ، وكانوا واثقين من أن الأرواح تعيش في الهواء المحيط بهم ، وأقسم كثير من النساء ، أنهن رأينها وتحدثن معها ـ واعتقد الرجال مثلها اعتقد النساء ، وهو ماكان سائداً في أنحاء الريف الفرنسي ، أن الإنجليز شياطين ، تخفي أذنابها ، في اذيال معاطفها وراجت نبوءة في القرية ، وهي أن الله سيرسل في يوم من الأيام ، فتاة عذراء ، تنقذ فرنسا من هوالاء الشياطين ، وتضع حداً لحكم الحرب الشيطانية . وهست زوجة عمدة دمريمي ، بهذه الآمال إلى جان ابنتها في العهاد .

وكان أبو جان واسمه جاك دارك ، فلاحاً ناجخاً ، ولعله لم يلق بالا ، إلى مثل هذه الحكايات . وقد عرفت جان بالتقوى ، بن هؤلاء القوم الأنقياء ، وأغرمت بالذهاب إلى الكنيسة ، وكانت تعترف بانتظام وحرارة وشغلت نفسها بجمع الصدقات للكنيسة وألفت الدواجن والطيور ، في حديقها الصغيرة ، أن تأكل من يدها . واتفق لها في أحد الأيام ، أن تخيلت ، وهي صائمة ، أنها رأت ، نوراً عجيباً فوق رأسها ، وأنها سمعت صوتاً بهتف صائمة ، أنها رأت ، نوراً عجيباً فوق رأسها ، وأنها سمعت صوتاً بهتف مها « يا جان كوني طفلة طيبة مطيعة . واذهبي دائماً إلى الكنيسة » . وكانت وقتذاك (١٤٧٤) في الثالثة عشرة من عمرها ، وربما أسبغت عليها التغيرات في وظائف أعضائها ، مسحة صوفية في هذه المرحلة الممعنة في الانفعال من مراحل حياتها . وتحدثت « هواتفها » — كما نعتت هذه الرومي — بأحاديث من مراحل حياتها . وتحدثت « هواتفها » — كما نعتت هذه الرومي — بأحاديث كثيرة طوال السنوات الحمس بعد ذلك ، حتى خيل إلها آخر الأمر ، أن

الملك ميكائيل نفسه يأمرها: « اذهبي لإغاثة ملك فرنسا ، ولسوف تستعيدين ملكه . . اذهبي إلى السيد بودريكورت ، القائد في فوكولور وسيقودك إلى الملك » . وقال الهاتف في مرة أخرى : « يا ابنة الله ، ستقودين الدوفان إلى ريمز ، حتى يستطيع هناك أن يحصل على رسامته وتتويجه » ذلك لأن فرنسا كانت تشك في حق شارل الإلهي في الحكم ، فلم يحصل على رسامته من الكنيسة ، ولكن إذا صب الزيت المقدس على رأسه ، فإن فرنسا تقف من ورائه صفاً واحداً وفي ذلك إنقاذها.

وبعد تردد طويل مزعج أطلعت أبوبها على روئياها . فذهل أبوها عندما فكر في فتاة بريئة تضطلع عثل هذه الرسالة الحيالية ، قال إنه لن يسمح لها بذلك وتوعدها بأن يغرقها بيديه . وأراد أن يمعن في تقييدها فأُقتَع ، شاباً قروياً ، أن يصرح بأنها وعدته بأن تمنحه يدها بالزواج ، فأنكرت قوله ، وفرت بعذرتها التي نذرتها لقديسها ، ولكي تطع أو امرهم ، إلى عم لها ، وألحت عليه ، أن يأخذها إلى فوكولير عام (١٤٢٩). وهناك نصح القائد بودريكور ، عمها ، أن يصفع الفتاة ، البالغة من العمر سبع عشرة سنة ، وأن يعيدها إلى.والدبها ، ولكن جان لما شقت طريقها ، ومثلت أمامه ، وصرحت مجنان ثابت ، أنها مبعوثة من الله لمساعدة الملك شارل على إنقاذ أورليان ، ذاب القائد المتعاظم ، فأرسل إلى شينون ، وهو يفكر في أن بالفتاة مساً من الشياطان ، يطلب إذن الملك باقائها . وجاءُ الإذن الملكى، وأعطى بودريكور الفتاة سيفاً ، وابتاع لها أهل فوكولىر ، جوادا ، ووافق ستة من الحنود أن يدلوها على الطريق ، في الرحلة الطويلة المحفوفة بالمخاطر ، عبر فرنسا إلى شينون . وتسربلت بزى الرجال العسكرى ــ ، سترة وصدار وجوربن طويلن وطاق ومهمازين ــوقصتشعرهاكالفتيانـــ ولعلها فعلت ذلك منعاً لتقحم الرجال ، وتيسراً لركوب الحواد اكتساباً لموافقة القواد والحند . وعبرت في رصانة وثقة مدنا ، اختلفت في النظر إليها بن الحوف منها باعتبارها ساحرة ، أو إجلالها باعتبارها قدبسة .

وبعد أن قطعت في رحلتها أربعائة وخمسن ميلا ؛ في أحد عشر يوماً ؛ بلغت الملك ومجلسه . ومع أن حلته البسيطة ، لم تكن تنبيء عن أمهة الملك ، فقد عرفته جان (كما أنبئنا ــ وكيف ترفع الأسطورة يدها من تاريخ هذه الفتاة ) لفورها ، وحيته بأدب قائلة . . «أمدك الله بطول العمر ، أمها الدوفان الكريم . . . ان إسمى جان لا بوسل ان وإله السموات يتحدث إليك بوساطتي ، وهو يقول انك سترسم وتتوج في ريمز ، وتكون وكيلا لملك السموات ، الذي هو ملك فرنسا » . وقال أحد القساوسة وهو الذي أصبح راعي كنيسة العذراء ، فيما بعد ، إنها أكدت للملك ، في مجلس خاص ، شرعية مولده . وظن بعضهم ، أنها قبلت في أول لقاء لها مع شارل ، أن يكون رجال الدين أصحاب الحق في تفسير هواتفها ، وأنها اتبعت قيادتهم في حديثها مع الملك ، وعن طريقها يحل الأساقفة ، محل القادة في صياغة السياسة الملكية . ولما كان شارل لايزال مرتابا في أمرها ، فقد أرسلها إلى بواتييه ليمتحنها العلماء هناك . فلم يجدوا فيها شراً وكلفوا بعض النسوة أن يتأكدن من عدرتها ، واطمأنوا من هذه الناحية الحساسة أيضاً . لأنهم اعتقدوا أن للعذاري، مثلهن في ذلك مثل مريم العذراء بعض المزايا باعتبارهن وسائل الله ومبعوثاته .

وكان دينوا ، قد أكد للحامية فى أورليان ، ان الله سيغيثهم قريباً بشخص ما . فلما سمع عن جان ، كان بين مصدق ومكذب لآ ماله ، ورجا البلاط ، ان يرسلوها إليه توا . فوافقوا ، وأعطوها حصانا أسم وأحاطوها بدرع أبيض ، ووضعوا فى يدها علما أبيض ، مزيناً بزهرة فرنسا ، وأرسلوها إلى دينوا ، مزودة بجمع من الحرس ، محملون الزاد للمحصورين ، ولم يكن من العسير ، أن تجد منفذاً إلى المدينة ( ٢٩ ابريل عام ١٤٢٩ ) ، فلم يكن من الإنجليز ، يحدقون بها إحداقاً تاماً ، ولكنهم قسموا رجالهم الذين يتراوحون بين ألفين وثلاثة آلاف (أى أقل من حامية أورليان ) على الني عشر

حصناً ، فى أماكن استراتيجية بالضواحى . وحيا أهل أورليان جان ، باعتبارها مريم العذراء مجسدة ، واتبعوها مؤمنين بها حتى إلى الأماكن المحفوفة بالمخاطر ، وصحبوها إلى الكنيسة ، يصلون إذا صلت ، ويبكون إذا بكت . وترك الحند ، حظياتهم بأمرها ، وجاهدوا ، لكى يثبتوا تطهرهم ، ووجد أحد قادتهم وهو لاهير ، أن ذلك مستحيلا ، وجاءته فتوى من جان ، أن يقسم على عصا قيادته . وهذا المغامر الحاسكونى ، الذى نطق بالدعاء المشهور « إلهى مولاى أتوسل إليك أن تعمل من أجل لاهير ، ما يعمله هو من أجلك لو أنك كنت القائد ، وكان لاهير هو الله . »

وأرسلت جان كتابا إلى تالبوت ، القائد الانجلىزى ، تقترح عليه ، أن يتحد الحيشان وأن يكونوا إخوة ، وأن يتقدموا إلى فلسطن ، لتخليص الأرض المقدسة من الترك ، ورأى تالبوت ، أن هذا محرج عن نطاق مهمته . وبعد ذلك بأيام قلائل ، تجاوز فريق من الحامية الأسوار ، دون أن يعلموا دينوا أوجان وهاجموا حصناً بريطانياً . فأبلىالإنجلىز بلاءاً حسناً ، وتقهقر ، الفرنسيون ، ولكن دينوا وجان ، سمعا بهذه الفتنة ، فركبا جواديهما واستحثا رجالها أن يعودوا إلى الهجوم من جديد ، ونجح الهجوم ، وترك الإنجليز مكانهم وفي اليوم التالي هاجم الفرنسيون حصنين آخرين ، واستولوا علمهما ، وكانت العذراء وسط المعمعة . وفي الصدام الثاني ، اخترق سهم كنفها ، فضمد الحرح وعادت إلى المعركة . وأخذ مدفع جويوم ديزى ، القوى يصب في الوقت نفسه على قلعة الإنجلىز في ليه توريل ، قذائف ، تزن كل منها مائة وعشرين رطلا . وأعفيت جان من روئية الفرنسيين المنتصرين وهم يذبحون خسمائة من الإنجليز عندما سقط هذا المعقل الحصين . وانتهى تالبوت إلى أن قواته ، لاتني بالحصار، فأمر ها بالانسحاب شمالا (٨ مايو). وابتهجت فرنسا بأسرها ، ورأت في «عذراء أورليان » إرادة الله ولكن الإنجليز ، قالوا إنها ساحرة ، وأقسموا أن يأخذوها حية أو ميتة . وف اليوم التالى لانتصارها خرجت جان لتلقى الملك ، المتقدم من شينون ، فحياها بقبلة ، ووافق على خطمها ، فى السبر عبر فرنسا إلى ريمز ، وإن كان معنى ذلك المرور بأرض معادية . وقابل جيشه قوات إنجلبزية فى مونج وبوجنسى وباتاى ، وأحرز انتصارات حاسمة ، لطخوها بمذابح انتقامية ، أفزعت العذراء . ولما رأت جندياً فرنسياً ، يذبح أسبراً إنجلبزياً ، ترجلت عن جوادها ، وأمسكت برأس الرجل المحتضر فى يدبها ، وواسته ، وأرسلت تطلب كاهناً ، يعترف له . وفى الحامس عشر من يوليو ، دخل الملك ريمز ، وفى السابع عشر ، رسم وتوج فى احتفالات رائعة فى الكاتدرائية العظيمة . ورأى جاك دارك ، وهو عائد من دومرى ابنته ، فى زى الرجال ، تفوته ، وضمن بوساطها ، إعفاء قريته من الضرائب . واعترت جان نوبة عابرة ، اعتقدت فيها أن مهمتها ، قد انتهت ، وفكرت ، « ان رضى الله عابرة ، اعتقدت فيها أن مهمتها ، قد انتهت ، وفكرت ، « ان رضى الله أن أرحل وأرعى الأغنام مع أختى وأخى » .

ولكن حمى القتال مازجت دماءها . ومع أن نصف فرنسا اعتقد أنها ملهمة ومقدسة ، فقد كادت تنسى الآن أنها قديسة ، وأصبحت محاربة . كانت حازمة مع جنودها ، تونبهم في حب ، وجردتهم من وسائل التسلة التي يعدها جميع الحنود حقا لهم ، ولمارأت بغيتين في صحبتهم ، جردت سيفها من غمده ، وضربت إحداهما بقوة ، تحطم معها السيف ومانت المرأة ، و تبعت الملك وجيشه في غارة على باريس ، وكان الإنجليز لا يزالون محتلونها ، وكانت في العربة عند تطهير الخندق الأول ، وما إن اقتربت من الحندق وكانت في العربة عند تطهير الخندة الأول ، وما إن اقتربت من الحندق الذاني ، حتى أصيبت بسهم في فخذها ، ولكنها ظلت تحث الحنود . وفشل هجومهم ، وبلغت إصاباتهم ألفاً وخسمائة ، فلعنوها لأنها ظنت أن الصلاة قد تسكت مدفعاً ، ولم يكن ذلك من تجاريبهم . واتهمها بعض الفرنسيات اللائي كن يتسقطن أول إخفاق لها بأنها قادت هجوماً يوم ميلاد العنراء

(٨ سبتمبر ١٤٢٩). فانسحبت يفرقتها إلى كومبين ، ولما حاصرها هناك البرغنديون المتحالفون مع الإنجليز ، قادت هجوماً ببسالة ، ولكنه صد ، وكانت آخر من انسحب ، ووجدت أبواب المدينة قد أوصدت قبل أن تبلغها . فسحبت عن جوادها ، وأخذت أسرة إلى جون صاحب لكسمبورج ( ٢٤ مايو ١٤٣٠ ) وكرمها هذا السيد وأسكنها في قلاعه في بوليوو بوريفوار. وأوقعه حسن حظه فى مأزق خطير . فإن مولاه ، فيليب الطيب صاحب برجنديا ، طالب بالغنيمة الثمينة ، وحث الإنجليز ، سيرجون على أن يسلم الفتاة إليهم ، آملين أن يؤدي إعدامها العلني إلى تحطيم ذلك السحر الذي طالما قوى من عزائم الفرنسين ۽ وأرسلوا بيبر كوشون ، أسقف بوڤيه ، الذي طرد من كنيسته لمناصرته الإنجلىز ، إلى فيليب بالسلطة والمال ليتفاوض على نقل العذراء إلى السلطات الإنجلىزية ، ووعدوه إن وفق في مهمته ، أن ينصبوه كبيراً لأساقفة روين . وكان دوق بدفورد ، يدير جامعة باريس، فناشد علماءها ، أن ينصحوا فيليب بأن يسلم جان . فقد تكون ساحرة خارجة على الدين ، إلى كوشون باعتباره رئيس الكهنوت في المنطقة التي أسرت فها . ولما رفضت هذه المطالب ، قدم كوشون إلى فيليب وجون رشوة مقدارها عشرة آلاف كراون من الذهب . ولم تنجح هذه المحاولة أيضاً ، ففرضت الحكومة الإنجلىزية حظراً على حميع الصادرات إلىالأراضي الواطئة . فواجهت فلاندرز الإفلاس ، وهي أغنى مصدر لموارد الدوق . ووافق نجون على الرغم من توسلات زوجته ، كما وافق فيليب على الرغم من لقب «الطيب» الذي يتسمى به ، على قبول الرشوة آخر الأمر ، فأسلما العذراء إلى كوشون ، الذي أخذها إلى روين . ومع أنها كانت من الناحية الرسمية هناك ، من سحناء محكمة التفتيش ، إلا أنها وضعت تحت الحراسة الإنجليزية في برج قلعة ، يحتلها ايرل ورويك بصفته حاكم روين . ووضعت الأغلال في قدمها ، ولفوا وسطها بقيد وربطت إلى جذع من الخشب ،

وبدأت محاكمتها في الواحد والعشرين من فيراير عام ١٤٣١ ، واستمرت إلى اليرم الثلاثين من مايو . ورأس كوشون المحاكمة ، وقام أحدكهانه مدعيًّا عاماً . ومثل راهب دومينيكي محكمة التفتيش ، وأضيف حوالي أربعين من علاء الدين والشريعة إلى هيئة المحكمة . وكانت النهمة هي الهرطقة . وأفتت الكنيسة بأن ادعاء تلقى الوحي الإلهي هرطقة عقوبتها الإعدام ، وذلك لكي تقمع الفريق المفزع من المتجرين بالسحر ، الذين ابتليت بهم أوربا . فأحرقت الساحرات ، لادعائهن القوى الحارقة ، والرأى الشائع ، بن رجال الكنيسة والمدنيين ، أن الذين يدعون مثل هذا الادعاء ، يكونون قد حصلوا في الواقع على القوى الحارقة من الشيطان. ويبدو أن بعض قضاة جان ، كانوا يعتقدون هذا في قضيتها ، وفي رأمهم أن رفضها الاعتراف بأن سلطة الكنيسة باعتبارها ، وكيل الله على الأرض ، تنسخ أوامر هواتفها · يثبت أنها ساحرة . ثم أخذ أغلبية أعضاء المحكمة بهذا الرأى ، ومع ذلك فقد تأثروا من بساطتها الصريحة في إجاباتها ، وبتقواها وطهارتها الواضحتن ، فقد كانوا بشرآ، ويبدو أنهم شعروا بقدرعظم من الشفقة نحو هذه الفتاة التي كانت فىالتاسعة عشرة من عمرها،وكان من الواضح أنها ضحية الحوف من الإنجليز . قال وروك بصراحة الحندى « إن ملك انجلترا قد دفع فها تمناً باهظاً ، وهو لن يتركها مهما يكن ، تموت ميتة طبيعية » . واقترح بعض أعضاء المحكمة أن الأمر ينبغي أن يعرضعلي البابا – وذلك نخلصها ونخلص المحكمة من السلطة الإنجلنزية . وأبدت جان رغبًا في أن ترسل إليه ، ولكنها عقدت مفاضلة فاصلة قضت علها ، فإنها تعترف بسلطته العليا في شئون العقيدة ، أما فما يتعلق بما فعلته إطاعة لهواتفها ، فليس لها من قاض غير الله. وأحمع القضاة على أن قولها هذا هرطقة . وقضت في المحاكمة شهوراً أنهكتها ، وأقنعت بأن توقع على تنازل عما سبق أن قالته ، ثم رأت أنها مهذا ستقضى حياتها سحينة في نطاق القضاء الإنجليزي ، فسحبت تنازلها ، وأحاط الجنود

الإنجليز بالحكمة ، وهددوا القضاة بالقتل ، إذا لم تمت العذراء حرقاً . وفي الواحد والثلاثين من مايو ، اجتمع نفر من القضاة وحكموا عليها بالإعدام .

وفى الصباح نفسه ، وضعت أكوام مرتفعة من الحطب في ساحة السوق عملينة روين . ونصبت منصتان بالقرب منها \_ إحداهما لونشستر كاردينال إنجلترا وأساقفته ، والأخرى لكوشون والقضاة ، ووقف للحراسة ثمانمائة من الحنود البريطانيين. وأحضرت العذراء في عربة ، يصحما راهب أوغسطيني ، واسمه ، إسامبار ، الذي صادقها إلى النهاية ، معرضاً حياته اللخطر. وطلبت صليباً ، فسلمها أحد الحنود الإنجليز إياه ، وقد صنعه من قضيبين من الحشب، فقبلته ، ولكنها طلبت أيضاً ، صليباً باركته الكنيسة ، وأقنع إسامبار الموظفين ، أن محضروا إلها صليباً من كنيسة سانت سوفير . فزمجر الجند من التأخير لأن الوقت أصبح ظهراً . وسأل قائدهم « أتريدوننا أن نتناول غذاءنا هنا؟». فانتزعها رجاله من أيدى القساوسة ، وساقوها إلى القائمة التي تشد إليها . ورفع إسامبار ، أمامها صليباً ، وصعد راهب دومينيكي معها إلى المحرقة . وأشعلت أكوام الحطب ، وارتفعت ألسنة اللهب إلى قدمها . فلما رأت الراهب الدومينيكي ، لا يزال إلى جانها، ناشدته أن يهبط آمناً . وابتهلت إلى هواتفها ، وقديسها ، والملك ميكاثيل والمسيح ، ودخلت في سكرات الموت . وتنبأ أحدكتاب سر الملك الإنجلىزى بحكم التاريخ باكيا . . « قضى علينا ، لقد أحرقنا قديسة » .

وفى عام ١٤٥٥ أمر البابا كاليكستاس Calixtus الثالث ، بوحى من شارل السابع ، أن يعاد فحص الأدلة التي أدينت بها جان ، وفي عام ١٤٥٦ (وكانت فرنسا منتصرة حينذاك) أعلنت المحكمة الدينية التي أعادت النظر في الموضوع ، ان الحكم الذي صدر عام ١٤٣١ ، ظالم وباطل . وفي عام ١٩٢٠ عد البابا بيندكت الحامس عشر عذراء أورليان ، بين قديسي الكنيسة .

## ۱۰ ـ فرنسا تبقی ۱۶۳۱ ـ ۱۶۵۳

يجب علينا ألا نبالغ في الأهمية الحربية لجان دارك ، وربما كان في استطاعة دينوا ولاهمر ، أن ينقذا أورليان بدونها ، فإن خططهما في الهجوم المتهور أحرزت النصر في بعض الوقائع والهزيمة في الأخرى ، وكانت إنجلترا تحس تكاليف حرب المائة عام . ولقد وقع فيليب صاحب برجنديا وحليف انجلترا ، معاهدة منفصلة مع فرنسا ، بعدأن مل الحرب ، وزعزع تخلفه ، قبضة الإنجليز على المدن التي غزوها في الجنوب ، فتمكنت الواحدة بعد الأخرى من طرد الحاميات الأجنبية عنها . وأجلت باريس ، البريطانين عام ١٤٣٦ بعد أن ظلت محتلة سبع عشرة سنة ، وحكم شارل السابع آخر الأمر في عاصمة ملكه .

ومن عجيب ما يروى ، أن هذا الرجل الذى لبث طويلا كالحيال لا حول له ولا قوة ، قد تعلم فى ذلك الحين أن يحكم و مختار الوزراء الأكفاء، وأن يعيد تنظيم الحيش وبهدئ من ثورة البارونات وأن يفعل كل ما يحقق الحرية لبلاده . فما الذى أحدث هذا التحول ؟ لقد حفزه إليه وحى جان ، فما كان أضعفه — فما يبدو — إذ لم يرفع إصبعاً لإنقاذها . . ويروى أن حماته الجلديرة بالاحترام ، يولاند أميرة أنجو هى التى أعانته بالرأى السديد، وشجعته على استقبال العذراء ومناصرتها . ويحن — إذا صدقنا الرواية — قلنا لمنها قدمت لزوج ابنتها الحظية ، التى ظلت تتحكم فى قلب الملك عشرسنوات . وكانت انييه سورل — وهذا اسمها — ابنة سيد فى تورين ، وكانت بيمة فى طفولتها ، فنشأتها على الأخلاق الحميدة ، إيزابل دوقة لورين . ثم محبتها ، وهى إذ ذاك فى الثالثة والعشرين من عمرها ، لزيارة البلاط معبتها ، وهى إذ ذاك فى الثالثة والعشرين من عمرها ، لزيارة البلاط وفتن شارل بجدائل شعرها الكستنائى ، وأغرم بضحكتها ، فآثرها لنفسه . ووجدتها يولاند سهلة الانقياد ، فرأت أن تصطنعها فى التأثير على الملك ،

وناشدت ابنتها مارى ، أن تقبل هذه الحظية الأخيرة من حظيات زوجها . واستمرت مخلصة للملك ، خائنة لعهود الزواج طوال حياتها ، حتى إن ملكا ممن جاءوا بعد ذلك وهو فرنسيس الأول ، وكان صاحب خبرة طويلة بهذه الأمور امتدح ، «سيدة الحال كله » بأنها خدمت فرنسا أكثر من أى راهبة حبيسة في دير . «والتذ شارل طعم الحكمة من هاتين الشفتين » ، ولقد سمح شارل لها أن تخرجه من عادة الحمول والحين إلى الحد والعزم . فجمع حوله رجالا قادرين مثل الياور ريشمون ، الذي قاد جيوشه ، وجاك كير الذي أعاد الاستقرار إلى مالية الدولة ، وجان بيرو ، الذي جعلت مدفعيته ، النبلاء المعارضين يلوذون بالفرار والإنجليز يسرعون إلى كاليه .

وكان جاك كير مغامراً في التجارة ، ورجلا لا يعرف نسبه وحظه من التعليم قليل ، ومع ذلك ، كان يجيد العد ، كما كان فرنسياً اجترأ على أن ينافس بنجاح البندقيين والجنوبيين والقطلانيين في التجارة مع الشرق الإسلامي . وكان يملك سبع سفن تجارية مجهزة ، يعمرها بمجرمين يستأجرهم ، ومشردين مختطفهم من عرض الطريق ، ثم يرسل سفنه تخوض البحار يرفرف عليها علم العدراء . واستطاع أن مجمع أعظم ثروة في فرنسا لعهده ، حوالي ٢٧٠٠٠٠٠٠ فرنك ، عندما كان الفرنك يساوى ما يقرب من خسة دولارات بالعملة الهزيلة في أيامنا . وفي عام ١٤٣٦ عينه شارل مشرفاً على دار سك النقود ، وسرعان ما جعله مشرفاً على موارد الحكومة ، ومصروفاتها . ولقد أيد مجلس الولايات عام ١٤٣٩ ، الملك مجاسة في تصميمه على طرد الإنجليز من الأرض الفرنسية ، فشد من عزيمته بقوانين متعاقبة (١٤٤٣ – ١٤٤٧) ليستولى على جميع الضرائب في فرنسا — أو بعبارة أخرى حميع الضرائب ، التي كان يدفعها المستأجرون لسادتهم الإقطاعيين ، فزاد منطل الحكومة سنوياً إذ ذاك إلى ١٤٠٠٠٠٠ كراون ، فأصبحت الملكية الإنجليزية ، في استقلالها منذ ذلك الوقت ، تختلف عن الملكية الإنجليزية ، في استقلالها المتقلالية ، منذ ذلك الوقت ، تختلف عن الملكية الإنجليزية ، في استقلالها

عن السلطان المالى للولايات ، وتستطيع أن تقاوم نمو ديمقراطية الطبقة الرسطى . وأمد هذا النظام القومى للضرائب ، الحكومة بالمال من أجل انتصار فرنسا على انجلترا ، ولكن الملك كان قادراً على زيادة معدل الضريبة ، فقد أصبح ذلك وسيلة أساسية من وسائل الضغط الملكى ، وهو من أسباب اندلاع ثورة عام ١٧٨٩ . وكان لحاك كور شأن كبر في هذا التطور المالى ، فاكتسب إعجاب الكثيرين وعداوة قلة من الأقوياء . فقبض عليه عام ١٥١١ بهمة للمنتب أبدا للمنتجار عملاء ليدسوا السم لأنيبه سورل وأدين ونفي من البلاد وصادرت الدولة جميع أمواله لله وهي خطة بارعة للاغتصاب بطريق غير مباشر . ففر إلى روما ، حيث نصب ، أمير عر على أسطول بابوى ، أرسل لتخليص رو دس ومرض في كيوس ، ومات هناك عام ١٤٥٦ ، بالغاً من العمر إحدى وستين سنة .

وفى الوقت نفسه سار شارل السابع على منوال كبر ، فأنشأ عملة مستقرة ، وجدد بناء القرى المخربة ، وارتبى بالصناعة والتجارة ، وأعاد الحيوية الاقتصادية إلى فرنسا . وأمر بتسريح الفرق الحاصة من الحنود ، وألحق هولاء المسرحين بخدمته ، وهكذا تكوّن أول جيش نظامى فى أوربا ، (١٤٣٦) . وأصدر مرسوما ، نص على أنه يجب أن يوجد فى كل ناحية ، مواطن شديد البأس ، منتخب من زملائه ، يعنى من الضرائب كلها ، وأن يكون مسلحاً ، مدرباً على استعال الأسلحة ، مستعداً فى كل لحظة ، لينضم يكون مسلحاً ، مدرباً على استعال الأسلحة ، مستعداً فى كل لحظة ، لينضم إلى أمثاله فى الحدمة العسكرية للملك . وهؤلاء الرجال الأحرار من حملة ، القسى هم الذين طردوا الإنجليز من فرنسا .

وما أشرف عام ١٤٤٩ حتى كان شارل متأهباً للخروج على الهدنة التي وقعت عام ١٤٤٤ . وتعجب الإنجليز وصدموا وكانت قد أضعفتهم المنازعات الداخلية ، ووجدوا أن إمبراطوريتهم الآفلة في فرنسا تكلفهم في القرن الخامس عشرما لاطاقة لهم به كما تثقل عليهم الهند في القرن العشرين ،

فلقد تكلفت فرنسا على انجلترا عام ١٤٢٧ ثمانية وستين ألف جنيه في حين حصلت منها على سبعة وخمسين ألفاً فقط. وحارب الإنجليز بشجاعة ولكن بغير تبصر، إذ اعتمدوا طويلا على القسى والقضبان، ولم تعد الحطط التي صدت الفرسان الفرنسيين في كرسي وبواتييه تجدى في فورميني (١٤٥٠)، في الصمود أمام مدفع بيرو. وفي عام ١٤٤٩ جلا الإنجليز عن معظم فورمانديا، وتركوا عاصمتها روين عام ١٤٥١. وهزم تالبوت العظيم عام ١٤٥٣ وقتل في كاسلون، واستسلمت بوردو، وعادت جوين بأسرها فرنسية مرة أخرى، واحتفظ الإنجليز بمدينة كاليه فقط. ووقعت الأمتان في التاسع عشر من أكتوبر عام ١٤٥٣ المعاهدة التي وضعت حدا لحرب في التاسع عشر من أكتوبر عام ١٤٥٣ المعاهدة التي وضعت حدا لحرب

# الفصل لزابع

#### ملاد الغالدة

1010-1204

١ ــ لويس الحادى عشر : ١٤٦١ - ١٤٨٣

وكان ابن شارل السابع وولى عهده متعبًّا على غير العادة . ولقد زوج وهو في الثالثة عشرة من عمره ، رغم إرادته (١٤٣٦) من مارجريت صاحبة اسكتلندا ، وكان عمرها إذ ذاك إحدى عشرة سنة ، فانتقم لنفسه بإهمالها واتخاذ الحليلات . وأغرمت مارجريت بالشعر ، ووجدت السلام الأبدى في الموت المبكر ( ١٤٤٤ ) وقالت وهي تلفظ أنفاسها « تبا للحياة . . المسكوا الحديث عنها . . » وانتقض لويس على أبيه مرتبن ، وفر إلى فلاندرز بعد المحاولة الثانية ، وانتظر نافذ الصبر أن يؤول السلطان إليه ـ وأعانه شارل على بلوغ مأربه ، بأن انقطع عن الطعام إلى أن مات ( ١٤٦١ )، وحكم فرنسا بذلكواحد منأعجب الملوك وأعظمهم طيلة اثنتين وعشرينسنة. وكان إذ ذاك في الثامنة والثلاثين ، نحيلا غليظ القلب ، غير منغمس في الترف، له عينان مرتابتان وأنف طويل ، أقرب إلى الفلاح في مظهره ، تتخذ زي الحاج الزاهد الذي يتألف من رداء أغير خشن وقبعة رثة مناللباد ، وكان يصلي كالقديس ، ومحكم كأنما قرأ كتاب «الأمير » قبل أن يولا. مكيافلي . . واحتقر أمة الإقطاع ، وسحر من التقاليد والمراسم ، وبحث في شرعية مولده، وأذهل حميع العروش ببساطته . وعاش في قصر دي تورنل الكثيب بباريس، أو قصر بلسيه ليه تور، بالقرب من مدينة تور، كالأعزب ، وان تزوج مرتين ، وكان شحيحاً وإن كان يمتلك فرنسا ،

ولم يحتفظ من الحدم إلا بالنفر الذين كانوا معه فى المنفى ، ولا يأكل من الطعام إلا بمقدار ما يتاح لأحد الفلاحين ، ولم يكن مظهره ينبىء عن شيء ، وإن كان ملكاً فى كل شيء .

فلقد أخضع كل عنصر في شخصه لإرادته المصممة ، وكان على فرنسا ، أن تتحول بمطرقته ، من التمزق الإقطاعي إلى وحدة ملكية ودولة موحدة ، إذ بجب على هذه الحكومة الملكية المركزية أن ترفع فرنسا من رماد الحرب إلى حياة جديدة وبأس جديد ، ووقف لويس فكره آناء الليل وأطراف النهار ، على هدفه السياسي ، بعقل واضح ماكر ، مبتكر ، لامدأ ، مثله في ذلك مثل قيصر ، يرى أنه ما من شيء يتحقق ، مادامت له بقية تحتاج إلى عمل . « أما السلام فلا يكاد محتمل مجرد التفكير فيه » ، كما قال كومينيس . ومع ذلك فلم يكن موفقاً في الحرب ، وآثر الديبلوماسية والتجسس ، والرشوة على استعال القوة ، وجمع الناس حوله لتأييد أهدافه بالإقناع والتملق والتخويف ، واحتفظ محشد كبير من الحواسيس في خدمته في داخل البلاد وخارجها ، وكان يدفع مرتبات سرية بانتظام لوزراء ملك أنجلترا ادوارد الرابع . ويستطيع أن يستسلم ويحتمل الإهانة ويتظاهر بالحضوع ، وينتظر فرصة للنصر أو الانتقام . ووقع فى أخطاء جسام ، ولكنه تخلص مها براعة مذهلة غير هيابة : ولقد عني بكل ما يتصل بالحكومة من تفاصيل ، ولم يكن ينسي شيئاً . وادخر مع ذلك فسحة من الوقت للآداب والفن ، فقرأ بنهم ، وحمع المخطوطات ، وفطن إلى الثورة التي ترهص مها المطبعة ، واستمتع بصحبة المثقفين ، ويخاصة إذا كانوا « بوهيميين » بالمفهوم الباريسي . وانضم وهو في منفاه بفلاندرز إلى كونت شاروليه ، فى تأليف أكاديمية للعلماء ، الذين أساغوا حزلقتهم محكايات مرحة على منهج جوكاشيو ، ولقد حمع انتوان دى لاسال ، بعضها في مصنفه « مائة حكاية جديدة » واشتدت وطأة الملك على الأغنياء ، ولم يحفل بالفقراء ، وكان معادياً لنقابات الغال ، وآثر الطبقة الوسطى باعتبارها أقوى مؤيد له ، ولم يرحم الذين يعارضونه أياكانت طبقهم وأمر ، بعد ثورة بربينيان ، بأن تجب مذاكير ، كل ثائر منى ، يجسر على العودة . وفي حروبه مع النبلاء حبس بعض الأعداء أو الخونة السنوات الطوال في أقفاص من الحديد طولها ثمانية أقدام وعرضها مثل ذلك وارتفاعها سبعة ، وهي وسائل ابتكرها أسقف فردان ، الذي شغل قفصا منها بعد ذلك أربع عشرة سنة . واشتد إقبال لويس في الوقت نفسه على الكنيسة ، لحاجته إلى معونتها ضد النبلاء والدول ، وكانت معه مسبحة لا تكاد تفارق يده ، يردد علها الصلاة الربانية وينقطع لصلاة العذراء ، انقطاع راهبة في سكرات الموت ، ولقد افتت عام ١٤٧٧ صلاة التبشر – وهي صلاة ظهر للعذراء من أجل سلم المملكة . وزار الأضرحة المقدسة ، وسحل الآثار الدينية ، ورشا القديسين ليقوموا يخدمته ، وأخذ العذراء معه في حروبه . ولما قضي ، عرض كقديس على حامل في كنيسة في مدينة ثور .

وخلق بأخطائه هذه فرنسا الحديدة إذ وجدها مجموعة منحلة من الإمارات الإقطاعية والكهنوتية ، فجعل منها أقوى أمة في العالم المسيحي اللاتيبي واجتلب نساجي الحرير من إيطاليا . وعمال المناجم من ألمانيا ، وعمل على تحسين الموانيء ووسائل المواصلات ، وحماية السفن الفرنسية ، وفتح أسواقا جديدة للصناعة الفرنسية ، وجعل حكومة فرنسا حليفة للبورجوازية التجارية والمتالية الناهضة . ورأى أن التوسع في التجارة عبر الحدود المحلية والقومية في حاجة إلى إدارة قوية مركزية . ولم يعد الإقطاع ضرورياً لحاية الزراعة والإشراف عليها ، وكانت طبقة الفلاحين تحرر نفسها ببطء من العبودية الحامدة ، ولقد مضى الزمن الذي كان فيه الأمراء الاقطاعيون يشرعون الحامدة ، ولقد مضى الزمن الذي كان فيه الأمراء الاقطاعيون يشرعون وألزمهم شارل بوسائل صالحة وطالحة بالحضوع والنظام واحدا بعد واحد .

وقيد حقهم فى الاعتداء على أملاك الفلاحين فى صيدهم ، وأنشأ إدارة بريد حكومية تخترق ولاياتهم (١٤٦٤) ، وحرم عليهم ، أن يخوضوا حروباً خاصة بهم ، وطالبهم بالمتأخر من الالتزامات التى أخفقوا فى دفعها لمسادتهم فى الإقطاع وهم ملوك فرنسا .

ولم يكن الأمراء الإقطاعيون يحبونه . فاجتمع ممثلون لحسمائة أسرة نبيلة في باريس وألفوا جهة الصالح العام ( ١٤٦٤ ) ليبسطوا أيدبهم على امتيازاتهم بشعار الصالح العام . وانضم كونت شاروليه إلى هذه الحبهة ، فقد جعلته وراثته لعرش برجنديا مشوقاً لضم شمال شرقى فرنسا إلى دوقيته . ورحل شارل حوق برى وهو شقيق الملك لويس نفسه ، إلى بريتاني وتزعم الثورة . . . فتجمعت الأعداء والحيوش من كل جانب ضد الملك ، ولو استطاعوا أن يتحدوا لقضوا على الملك، وكان أمله الوحيد أن يهزمهم متفرقين فرادي . فاندفع جنوباً عبر نهر آلييه ، وأكره قوة معادية على التسليم ،وأسرع عائداً إلى الشال في الوقت المناسب ليحول بن جيش برجندي وبين دخول عاصمته . وادعى كل فريق أنه انتصر في معركة مونتلهيرى ، وانسحب البرجنديون ، ودخل لويس باريس وعاد البرجنديون مع حلفائهم وحاصروا المدينة . ولم يشأ لويس أن يخاطر بدفع الباريسيين إلى الثورة عليه ، وهم الذين يأبى عليهم ذكاؤهم أن يموتوا جوعاً فسلم بمقتضى معاهدة كنفلان ( ١٤٦٥ ) كل ما كان يطلبه أعداوه تقريباً ــ الأرض ــ والمال والمناصب ، وأخذ أخوه شارل نورمانديا . ولم يذكر شيء عن صالح الشعب ، وكان لابد من فرض ضرائب على الناس لحمع الأموال المطلوبة . وانتظر لويس وقته الملائم .

وسرعان ما انزلق شارل إلى محاربة الدوق فرنسيس صاحب بريتانى ، الذى أسره ، وسار لويس إلى نورمانديا واستعادها بلا إراقة دماء . ولكن فرنسيس ، الذى توقع بحق ، أن لويس يطلب بريتانى أيضاً ، تحالف مع كونت شاروليه ــ وكان قد أصبح وقتذاك الدوق شارل الجسور صاحب

برجندیا ـ فی معاهدة هجومیة ، ضد الملك الذی لا رادع له . وشحله الويس كل وسيلة من وسائل الدبلوماسية ، فعقد صلحاً منفرداً مع فرنسيس ، واتفت على حضور موثتمر شارل في ببرون . وكانت نتيجة ذلك ، أن سحنه شارل ، وأرغمه على التنازل عن بيكاردي والاشتراك في تطويق لييج . وعاد لويس إلى باريس وقد بلغ الحضيض في السمعة والسلطان ، بل إن الببغاوات دربت على السخرية منه (١٤٦٨) . وبعد عامن ، من تبادل الحيانة والغدر ، انتهز لويس فرصة انشغال شارل في جلدرلاند ، وسير جيوشه إلى سانت كونتان وأمن وبوفيه . فألح شارل على ادوارد الرابع أن يتحد معه على فرنسا ، ولكن لويس أبعد إدوارد عن هذا المشروع بالمال . وكان يعرف كلف إدوارد بالنساء ، فدعاه إلى الحضور ، ليلهو مع نساء باریس ، كما أبدى استعداده أن يعن\لادوارد ، كاردينال بوربون ، ليكون صاحب كرسى الاعتراف الملكى ، الذى « يسره أن عله ، إن اقترف خطيئة ما بوساطة الحب أو الشهامة ، واحتال حتى جعل شارل يقع في حرب مع سويسرا ، حتى إذا قتل شارل لم يأخذ لويس بيكاردى خحسب وإنما أخذ برجنديا نفسها أيضا (١٤٧٧ ) . وهدًّا من سورة النبلاء البر جنديين بالذهب ، وأرضى الشعب بأن اتخذ له خليلة برجندية .

وأحس عندئذ أنه أصبح من القوة محيث يستطيع أن يواجه البارونات الذين طالما حاربوه ، وقلما لبوا نداءه ، أن يخرجوا للحرب من أجل فرنسا . وكان أكثر الأمراء الذين تآمروا عليه عام ١٤٦٥ قد ماتوا ، أو أقعدتهم الشيخيخة . وتعلم خلفاؤهم أن يخشوا ملكا ، يقطع رؤوس الحونة من الأرستقراطية ويصادر ضياعهم ، ملكا أنشأ جيشاً قوياً من المرتزقة ، وأنه مستعد على الدوام لحمع الأموال الطائلة لشراء الضائر ودفع الرشى . وآثر لويس أن ينفق أموال شعبه لا أرواحه ، فاشترى سردينيا وروسيلون عن أسبانيا . وحصل على روشل يموت أخيه ، وأخذ النسون وبلوا عنوة ،

وألح على رينيه أن يتنازل عن بروفنس للتاج الفرنسي (١٤٨١) ، وبعلم ذلك بعام عادت أنجوومن إلى الملكية ، وفي عام ١٤٨٣ تنازلت فلاندرز ، وكانت تنشد معونة لويس ضد الإمراطورية الرومانية المقدسة ، عن كونتية ارتوا مع المدينتين المزدهرتين اراس ودواى . وهكذا قهر لويس البارونات وسيطر على مجالس البلديات والولايات فأنجز بذلك لفرنسا تلك الوحدة القومية والإرادة المركزية التي أنجز مثلها بعد عشر سنوات هنرى السابع ، لانجلترا ، وفرديناند وايزابلا لأسبانيا ، واسكندر السادس للولايات البابوية . وهذا الصنيع وإن أحل طغيان فرد محل طغيان أفراد كشرين ، إلا أنه كان في ذلك الوقت حركة تقدمية ، توطد النظام في الداخل والأمن. فى الخارج ، وتثبت العملة والمقاييس ، وتذيب اللهجات فى لغة واحدة ، وتعين على نمو أدب وطنى لفرنسا . ولم تكن الملكية مطلقة ، فقد احتفظ النبلاء بسلطات كبيرة ، وكانت موافقة مجلس الولايات ضرورية ، في العادة لإقرار الضرائب الحديدة . وأعنى النبلاء والموظفون ورجال الدين من الضرائب. أعنى النبلاء على أساس أنهم حاربوا من أجل الشعب ، والموظفون لأنهم كانوا يبخسون في الأجر والرشوة ، ورجال الدين لأنهم محمون. الملك والوطن بصاواتهم . وكان الرأى العام والعرف السائد يحدان من سلطة الملك ، وكانت المحالس المحلية لاتزال تزعم أن أى مرسوم ملكى بقانون لا يصبح نافذا في مناطقهم إلا إذا وافق الأعضاء عليه ووثقوه .. ومهما يكن من شيء فقد فتح الطريق للملك اويس الرابع عشر ونظام « أنا الدولة ».

وأخذ لويس نفسه بين هذه الانتصارات جميعاً يذوى جسما وعقلا . فسجن نفسه في بليسيه ـ ليه ـ تور ، خوفا من الاغتيال ، وارتاب في الجميع ، وقلما رأى إنساناً ، وعاقب على الأخطاء والنقائص بقسوة ، وارتدى بين حين وآخر حللاتناقض فخامتها أرديته الحشنة في مطلع حكمه

وأصبح تحيلا شاحباً حتى إن الذين رأوه تعذر عليهم أن يصدقوا أنه على قيد الحياة . وكابد الآلام سنوات من البواسير . وأصيب بالفالج فى بعض الأحيان . وفى الخامس والعشرين من أغسطس عام ١٤٨٣ ، أصابته نوبة من الفالج أفقدته النطق ، وما لبث خمسة أيام حتى مات .

فابهج رعاياه ، لأنه أجبرهم على أن يدفعوا ما لا طاقة لهم به من تكاليف هزائمه وانتصاراته ، مما زاد الشعب فقراً ، وفرنسا عظمة ومجدا ، في كنف سياسته التي لا ترحم . ومع ذلك فإن العصور التي جاءت بعده ، أفادت من إخضاعه النبلاء ، وإعادته تنظيم المالية والإدارة والدفاع ، ورقيه بالصناعة والتجارة والطباعة ، وتكوينه دولة موحدة حديثة . ولقد كتب كومنيس «إذا أحصيت جميع أيام حياته وعقدت موازنة بين المسرات والمباهج وبين آلامه ومتاعبه ، فستكون النتيجة ، عشرين يوماً محزناً في مقابل يوم واحد بهيج . ولقد دفع هو وجيله ثمن ازدهار فرنسا وأبهها في المستقبل » .

#### ٢ \_ المغامرة الإيطالية

وكان شارل الثامن فى الثالثة من عمره عندما مات أبوه فلبثت أخته آن دى بوجيه، ولم تكن تكبره بغير عشرسنين، تحكم فرنسا بتعقل ثمانى سنوات . فخفضت نفقات الحكومة ، وأعفت الشعب من ربع ضريبة الرؤوس ، وأعادت كثيرين من المسجونين ، وأطلقت سراح كثيرين من المسجونين ، ووفقت فى مقاومة محاولات البارونات ، « الحرب الحمقاء » ( ١٤٨٥ ) ، لاستعادة سيادتهم المحلية التى انتزعها لويس . ولما اشتركت بريتانى مع أورليان ولورين وانجوليم وأورانج ونافار فى عصيان آخر ، استطاعت بدبلوماسيتها وقيادة لويس دى لاترمويل أن تهزم الحميع ، وكانت مظفرة فى وضع حد لهذه المشكلة بأن أعدت لزواج شارل من آن صاحبة بريتانى ، التى قدمت دوقيها العظيمة صداقا لتاج فرنسا ( ١٤٩١ ) . وعندئذ اعتزلت

خَائِبَة الملك الحكم وعاشت بقية حياتها ، وهي إحدى وثلاثين سنة آمنة في زوايا النسيان .

أما الملكة الحديدة ، وان اتفقت معها في الاسم إلا أن شخصيتها كانت مختلفة تمام الاختلاف ، فلقد كانت قصيرة مسجاء نحيفة عرجاء ، غليظة الأنف واسعة الفم على وجه قوطى طويل ، ولها عقلها الحاص بها ، وفيها من الدهاء والبخل ما في كل بريتاني . ومع أنها كانت بسيطة في ثيابها ، محلتها وقلنسوتها السوداوين ، إلا أنها كانت في المناسبات الرسمية – تتلألا بالحواهر والثياب الموشاة بالذهب ، وهي لا شارل التي قربت الفنانين والشعراء ، وكلفت جان بورديشون أن يصور «صلوات آن أميرة بريتاني » . ولم تنس قط موطنها الحبيب بريتاني وطرائقها في الحياة ، فغلفت كبرياءها بالتواضع ، وعكفت على حياكة الثياب ، وكافحت من أجل إصلاح أخلاق الملك وحاشيته .

ويقول برنتوم الثرثار «إن شارل يشغف بالنساء أكثر مما تحتمله ، بنيته النحيلة ». واقتصر بعد زواجه على خليلة واحدة . ولم يكن يستطيع أن يشكو من منظر زوجته ، فلقد كان هو نفسه طويل الرأس أحدب ، قساته تم على السذاجة ، عيناه واسعتان بلا لون ، قصير النظر ، وشفته السفلى غليظة ومتدلية ، متردد في الحديث ، ويداه ترتعشان في تشنج . ومع ذلك كان حسن الطبع ، رحيا مثالياً في بعض الأحيان . ويقرأ قصص الفروسية ، وامتلأ رأسه بفكرة إعادة فتح نابلي لفرنسا وبيت المقدس للعالم المسيحي ، وظلت أسرة انجو ، تبسط يدها على مملكة نابلي ( ١٢٦٨ – ١٤٣٥ ) إلى أن انتزعها منهم ألفونسو صاحب أراجون ، وانتقلت مطالبة دوقات انجو مستشاروه أنه آخر إنسان في العالم يستطيع أن يقود جيشاً في حروب كبيرة ، مستشاروه أنه آخر إنسان في العالم يستطيع أن يقود جيشاً في حروب كبيرة ، ولكنهم أملوا أن تمهد الديبلوماسية طريقه ، وأن الاستيلاء على نابولى ،

سيسمح للتجارة الفرنسية ، أن تتحكم في البحر الأبيض المتوسط. وتركوا أرتوا فرانش — كونتيه إلى ماكسميليان صاحب الفسا وسردينيا وروسيلون لفرديناند ملك أسبانيا وذلك لحماية أطراف المملكة ، ورجوا أن يحصلوا على نصف إيطاليا من أجل الأجزاء التي اقتطعت من فرنسا واستطاع لودوفيكو نائب الملك في ميلان أن مجمع جيشاً قوامه أربعون ألف رجل ، ومائة مدفع حصار وست وتمانون سفينة حربية . وذلك بفضل الضرائب المبطظة والحواهر المرهونة والقروض التي سحبت من رجال المال في جنوا . وخرج شارل مبتهجاً ( 1292) ، ولعله لم ير بأساً من أن نخلف وراءه أخته وزوجته . فقوبل في ميلان بالترحيب ( وكان بينها وبين نابلي حزازة تريد أن تحسمها ) . ولم مجد عند سيداتها مقاومة ما وخلف بعد مسيره جمها من الأبناء غير الشرعيين ، ولكنه أبي في شهامة أن يمس عذراء ناشزة جلها وصيفه لإمتاعه ، وماكان منه إلا أن أرسل يطلب حبيها ، ورأس بنفسه حفل خطوبهما ، ومنحها صداقاً مقداره خسمائة كراون . ولم تكن عند نابلي قوة عسكرية تقاوم جيشه فانتصر عليها في بسر ودخلها ( 1290 ) ، عند نابلي قوة عسكرية تقاوم جيشه فانتصر عليها في سر ودخلها ( 1290 ) ، واستمتع مجال مناظرها ، ومطاعمها ونسائها ، ونسي بيت المقدس . ومن الواضح أنه كان من الفرنسين السعداء ، الذين لم يصابوا بذلك ومن الواضح أنه كان من الفرنسين السعداء ، الذين لم يصابوا بذلك

ومن الواضح أنه كان من الفرنسيين السعداء ، الذين لم يصابوا بذلك المرض التناسلي الذي سمى فيما بعد « بالداء الغالى » لأنه انتشر بسرعة في فرنسا بعد عودة الجنود إليها . وعقدت « محالفة مقدسة » بين الإسكندر السادس والبند بيمية ولودوفيكو صاحب ميلان (الذي تحول عن ولائه السابق) فأرغموا شارل على الجلاء عن نابلي والانسحاب عبر إيطاليا التي تناصبه العداء . وحارب جيشه الآخذ في النقصان معركة غير حاسمة في فورنوفو (١٤٩٥) ، وعاد مسرعاً إلى فرنسا ، حاملا معه مقومات النهضة فيا حمل من أسباب العدوى .

وفي فورنوفو أبدى بيير ثيراى سيد بايار ، لأول مرة وكان إذ ذاك

في الثانية والعشرين من عمره ، شجاعة أكسبته نصف اللقب المشهور الذي عرف به وهو « الفارس الذي لا يخاف ولايلام » : ولقد ولد في قصر بايار بإمارة ولى العهد ، وهو من أسرة نبيلة ، لم يمت رئيس من رؤسائها طوال قرنين إلا في حومة القتال ، ولعل بيير أراد في هذا اللقاء ، أن يواصل ذلك التقليد . ونفتي من تحته جوادان ، وظفر بأحد ألوية العدو ، فيجعله مليكه فارساً تقديراً لبسالته . واستطاع أن يحتفظ في عصر انتشرت فيه الفظاظة والعبث والحيانة بجميع فضائل الفروسية – فقد كان ، في غير فيه تظاهر شهماً ، مخلصاً في غير خنوع . شريفاً في غير تيه ، وخاض اثني عشر حربا بروح رحيمة مرحة حتى لقبه معاصروه «الفارس الطيب » ، وسنلقاه مرة أخرى .

وعاش شارل بعد رحلته إلى إيطاليا ثلاث سنوات . وذهب لمشاهدة مباراة تنس في امبواز فصفع رأسه باب غير محكم ، ومات من نزيف في المنخ بالغاً من العمر ثمانية وعشرين سنة . ولماكان أبناؤه قد ماتوا قبله ، فقد تحول العرش إلى ابن أخيه دوق أورليان ، الذي أصبح الملك لويس فقد الثاني عشر (١٤٩٨) والذي ولد لشارل صاحب أورليان ، وهو شاعر عندما كان في السبعين من عمره ، وكان لويس عند توليده العرش في السادسة والثلاثين سقيم البنية منذ أمد . وكانت أخلاقه مهذبة على غير عادة السادسة والثلاثين سقيم البنية منذ أمد . وكانت أخلاقه مهذبة على غير عادة خلك العصر ، وسحاياه صريحة توصى بالمحبة ، حتى لقد تعلمت فرنسا أن تحبه ، رغم حروبه التي لانفع فيها وكان يبدو متهما بعدم اللياقة ، كانه طلق عام تتويجه جان دى فرانس ، ابنة لويس الحادي عشر ، ولكن ذلك الملك العنيد في مرونة ولين هو الذي أرغمه على الزواج من تلك الفتاة التي لا جاذبية لها ، عندما بلغ الحادية عشرة من عمره فقط . ولم يكن يستطيع أن يحبها ، فهو الآن يطلب إلى الإسكندر السادس أن يلغي ذلك الزواج على أساس قرابة العصب ، وأن يقر بناءه بالأزملة آن صاحبة بريتاني حالى أبياس قرابة العصب ، وأن يقر بناءه بالأزملة آن صاحبة بريتاني -

فى مقابل عروس فرنسية وكونتية ومعاش لابن البابا : قيصر بورجيا - وحملت آن معها دوقيتها كجزء من جهاز العروس . واتخذا مسكنهما فى بلوا ، وأعطيا فرنسا نموذجا ملكياً للحب والإخلاص المتبادلين .

و تمثل لويس الثاني عشر سيادة الشخصية على الفكر . ولم يكن في دهاء لويس الحادي عشر ، بيد أن له النية الطيبة والرزانة الحسنة ، والفطنة ، الى تتيح له أن بحسم الكثير من قوته في أعوانه الذين أحسن اختيارهم . وترك الإدارة ، ومعظم السياسة ، إلى صديق عمره جورج ، كاردينال امبواز ، فأدار هذا الكاهن الحكيم الطيب ، الأمور بحذق.، حتى إن الشعب المقلب كان كلما جد أمر ، هز كتفيه ، وهمس « دع جورج ينهض به » . وتعجبت فرنسا عندما وجدت الضرائب المفروضة علمها تخفض ، خفض أولا العشر ثم النلث . وانفق الملك الذي نشأ في النعيم أقل ما بمكن على نفسه وعلى بلاطه ، ولم يسهن على حسابه مقربون . وألغى بيع الوظائف، وحرم على الحكام قبول الهدايا ، وأباح البريد الحكومى للجمهور . وقيد نفسه بأن نختار ، لكل منصب إدارى شاغر ، واحداً من ثلاثة ، تعينهم الهيئة القضائية ، وألا يفصل موظفاً من موظفى الدولة إلا بعد محاكمة علنية وثبوت عدم الزاهة أو الكفاية عليه . وسحر بعض الهزلينورجال البلاط من اقتصادياته ولكنه كان يقابل مزاحهم بروح متسامحة . وقال « قد يقولون لنا بين بذاءاتهم حتمائق نافعة ، دعهم يسلون أنفسهم ، وعليهم أن يحترموا شرف النساء... وخير لى أن أجمل رجال البلاط يضحكون من تقتيري ، على أن أجعل شمى يبكى من تبذيري » ، وكانت أفضل وسيلة تسرى عنه هي أن تدله على طريقة جديدة تنفع الشعب . ولقد عبر أبناء الشعب ، عن اعترافهم بالحميل له بأن لقبوه « بأى الشعب » ولاتذكر فرنسا في تاريخها مثل هذا الازدهار.

ومن المؤسف ، أن هذا الحكم السعيد تلطخ صحيفته بغزوة أخرى

لإيطاليا . وربما نهض لويس وغيره من الملوك بهذه الهجمات ، ليشغلوا النبلاء المشاغبين ويتخلصوا مهم ، وهم بغير ذلك يزعجون فرنسا بالحروب الداخلية ، مهددين بذلك الملكية والوحدة القومية اللتين لم تستقرا بعد . وكان على لويس بعد اثنى عشر عاما من النصر فى إيطاليا ، أن يسحب جنوده من شبه الحزيرة ، ثم خسر معركة مع الإنجليز فى جوينجيت ، جنوده من شبه الحزيرة ، ثم خسر معركة مع الإنجليز فى جوينجيت ، (١٥١٣) ، وهى التي أطلق عليها الوصف الساخر « معركة المهاميز» لأن الفرسان الفرنسين ، فروا من المعركة بسرعة غير عادية . ووقع لويس صلحاً ، وقنع بعد ذلك بأن يكون ملك فرنسا فحسب .

وزاد موت آن ( ١٥١٤) من أحزانه ، ولم تنجب له وريثا للعرش ، وزوج ، وهو غير راض تمام الرضى ، ابنته كلود إلى فرنسيس ، كونت انجوليم ، ويعد الثانى فى ولاية العرش . وألح عليه مساعدوه ، أن يتخذ زوجة ثالثة ، وكان فى الثانية والخمسين ، وأن يحجب فرنسيس ، الثائر بإنجاب ولد . فقبل مارى تيودور ، أخت هنرى الثامن ، البالغة من العمر ست عشرة سنة ، فجعلت الملك يسير فى حياة مرحة مهكة وتشبثت بكل ما يجب للجال والشباب . وتوفى لويس فى الشهر الثالث من زواجه (١٥١٥) فخلف لزوج ابنته ، فرنسا المزدهرة ، التى ظلت تذكر بالحب أبا الشعب على الرغم ،ن هزيمها فى عهده .

#### ٣ \_ نهضة القصور

أحس الفن الفرنسي الآن كله ، اللهم إلا العارة الدينية ، تأثير الملكية الآخذة بأسباب القوة وفتوحها الإيطالية ذلك لأن الكنيسة تشبثت بالطراز القوطي المشع ، في العارة معبرة عن اضمحلالها بالزينة المسرفة والتفاصيل المبالغ فيها ، ولكن هذا الطراز ، كان محتضر ، مثله في ذلك ، مثل امرأة خليعة تجمع وهي تجود بأنفاسها كل المظاهر النسوية ، من رقة وزينة ورشاقة . ومع هذا كله بدأ تشييد بعض الكنائس الفخمة في هذا العصر : سانت ولفرام

في ابيفيل ، سانت أتين دى مون في باريس ، والمزار الصغير المتقن الذي شيدته مرجريت أميرة النمسا في برو ، تخليدا لزوجها فيلبرت الثاني ملك سافوى . وأدخلت على المباني القديمة ، زخارف جديدة ، ووصفت كاتدرائية روين ، باجا الشهالي باسم «الباب المكتبي » نسبة إلى حوامل الكتب في صحن الكنيسة ، وأنفقت المبالغ التي جمعت للانغاس في أكل الزبد في لنت ، على إقامة البرج الحنوبي الرائع ، وهو البرج الذي أحمته الفكاهة الفرنسية : «برج الزبدة» ، واستطاع كاردينال امبواز أن محصل على أموال يشيد جه الواجهة الغربية ، على الطراز المشع نفسه . ومنح بوفيه ، جناح الكنيسة الحنوبي ، رائعتها التي لم تم . ويفوق باجا ونافذتها الوردية معظم الواجهات الرئيسية ، وحسن سينلس ، وتور وترويس هياكلها ، وشيد جان لوتكسبيه الرئيسية ، وحسن النبل غربياً مشرفاً ، وحاجزا ضخا للمرتلين ، وقلد ظهرت فيهما أفكار عصر النهضة التي تغلب الحطوط القوطية . أما برج سانت جيمس الأعظم .

وأفصحت مبانى النبلاء المدنية عن الصراع والفوضى فى ذلك العصر . وأنشئت البلديات للمدن فى أراس ودواى وسانت – أومر ونويون وسانت كنتان وكومبيين ودرين وايفريه وأورليان وسومور – وشيدت جرينوبل « دار القضاء » عام ١٥٠٥ ، وشيدت روين داراً أكثر مهاء عام ١٤٩٤ ، صممها روبرت انجو ورولان ليرو على الطراز القوطى المزخرف ، وأعاد القرن التاسع عشر زخرفها . ثم جاءت الحرب الثانية فخربها.

وهذا هو القرن الأول الذي ظهر فيه القصر ذو الطابع الفرنسي ، ذلك لأن الكنيسة أخضعت للدولة ، فغلب الاستمتاع بالحياة في الدنيا على الاستعداد للآخرة ، وأصبح الملوك يستطيعون أن يكونوا آلهة ، وأن ينشئوا ، تزجية لفراغهم ، فردوساً على طول نهر اللوار . وتحول «القصر المنيع» أو القلعة.

بين عامى ١٤٩٠ ، ١٥٣٠ إلى «قصر الملذات» . وطلب شارل الثامن بعد أن عاد من حملته على نابولى ، إلى معارييه ، أن يشيدوا له قصراً ، فى فخامة ما شاهده فى إيطاليا . وكان قد أحضر معه المعارى الإيطالى فراجيوفانى جيوكوندو ، والمثال الرسام جيدوماتزونى ، والنقاش على الخشب دومينيكوبرنابى «بوكادور» ، وتسعة عشر فناناً إيطالياً آخرين ، وكان بينهم معارى تخصص فى المبانى الحلوية هو دومينيكو باتشيلو. وهو الذى أصلح قبل ذلك قلعة أمبواز القديمة ، وكلف الملك هولاء الرجال ، يعاونهم بناؤون وعمال فرنسيون ، أن يحولوها إلى مسكن مترف يليق بالملك «على الطراز الإيطالى» . وكانت النتيجة بالغة الفخامة : فقسد نهضت بجلال ، والقباب على منحدر يشرف على النهر الوديع ، مجموعة من الأبراج ، والقباب والطنف ، وزخارف من الرفارف ونجادع وشرفات . وهكذا ولد نوع جديد من العارة .

فضايتي هذا الطراز الوطنيين والمحافظين على القديم ، بالمزاوجة بين الأبراج القوطية وبين قصور عصر النهضة ، وبإحلال الأشكال والتفاصيل الكلاسية ، محل الزخرف المشع . وظلت الحدران ، والأبراج الأسطوانية والأسقف العالية المذحدرة ، والشرفات الحاصة بالدفاع والحنادق العارضة ، تتسم بطابع القرون الوسطى ، تذكر بالوقت ، الذي كانت فيه دار المرء ، يجب أن تكون قلمته وحصنه في وقت واحد ، ولكن الروح الحديدة أخرجت المسكن من غلافه العسكرى الكثيف ، وعرضت النوافذ وحددتها مخطوط مستقيمة لتسمح بدخول أشعة الشمس ، وجملتها بأطر من الحجر المنقور ، وزينت الداخل بانصاف عمد كلاسية مربعة وأفاريز وزينات مدلاة وتماثيل ونقوش عربية وزخارف بارزة ، وأحاطت البناء بالبساتين والنوافير والازهار وغابة للصيد أو سهل بسام . ولقد أخلى الظلام في هذه الدور والازهار وغابة للصيد أو سهل بسام . ولقد أخلى الظلام في هذه الدور

الوسطى وحل محلهما اطمئنان عصر النهضة وجرأته ومرحه . وأضحى حب الحياة طرازاً معارياً .

ونحن نبالغ في الحكم على هذه القصور في عصرها الأول إذا ألحقنا ما أصلها أو إذا عرضنا لتطورها الكامل . فإن كثيراً منها كان موجوداً قبل ذلك في صورة القلاع ، ولم محدث فها غير مجرد التعديل ، وأكمل القرنان السادس عشر والسابع عشر ، هذا الشكل الفي حيى بلغا به الانسجام الأرستقراطي ، وغير القرن الثامن عشر هذا الاتجاه وأحل ملحمة فرساى العظيمة ، محل روح القصور الغنائية المرحة . وكان قصر شينون الحصين ، قديماً ، عندما استقبل فيه شارل السابع ، جان (١٤٢٩) ، كما مر لوشي بتاريخ طويل باعتباره مقرأ ملكياً وسحناً ، عندما وفد عليه لودوفيكو المورو سحيناً ( ١٥٠٤ ) وذلك بعد أن استولى لويس الثانى عشر على ميلان اللمرة الثانية . وأصلح جان بوريه ، وهو وزير لويس الحادي عشر حوالي عام ١٤٦٠ ، قلعة لانجيه ، التي أنشئت في القرن الثالث عشر ، في شكل ، يتسم أساساً بطابع القرون الوسطى ، وإن كانت من أحسن القصور الباقية إلى الآن . وشيد شارل دامبواز حوالي عام ١٤٧٣ ، في شومون ، قصراً آخر على نهج القرون الوسطى ، وأقام أخوه الكاردينال في جايون ، قصرآ حصيناً فخا (١٤٩٧ – ١٥١٠ ) أتلفته الثورة الرعناء . ورمم دينوا وهو نبيل « ابن سفاح من أورليان » قصر شاتودن ( ١٤٦٤ ) ، وأضاف كاردينال الورليان لونجفيل ، جناحاً جديداً لهذا القصر ، على الطراز الذي يزاوج بين القوطي وعصر النهضة . ولاتزال في قصر بلوا ، أجزاء على نمط القرن الثالث عشر ، وقد أنشأ له لويس الثاني عشر ، جناحاً شرقياً ، في وحدة متجانسة من الآجر والحجر ، ومن الأبواب القوطية ونوافذ عصر الهضة ، ولكن ذروة فخامته كانت تنتظر فرنسيس الأول.

وكانت المرحلة الأخيرة للنحت القوطي رائعة إلى أقصى حد بالزخرف

المنقور ببراعة في المقابر ، وبالمحفة في كنيسة برو ، حيث تبدو سيبيل أجربا ، في شكل لا يقل جمالا عما هي في شارترز أو ريخ . ولكن الفنانين الإيطاليين يم كانوا يعيدون في الوقت نفسه ، صياغة النحت الفرنسي على طراز عصر النهضة ، استقلالا وانسجاماً ورشاقة . وزاد الاتصال بين فرنسا وإيطاليا الفضل زيارة رجال الدين والسفراء والتجار والرحالة ، وقامت الأشياء الفنية الإيطالية المستوردة وبخاصة الأدوات الصغيرة المصنوعة من البرونز ، مقام المبعوثين من عصر النهضة من الذوق والشكل الكلاسيين . وتحولت الحركة ، يمجىء شارل الثامن وجورج وشارل صاحب امبواز ، إلى تيار متدفق والفنانون الإيطاليون هم الذين أنشأوا «مدرسة امبواز» ذات التأثير الإيطالي في المقر الريني للملوك . وتعد مقابر الملوك الفرنسيين ، في كنيسة سانت دينيس ، سجلا أثرياً ، للتحول ، من جلال النحت القوطي الحهم ، إلى الأناقة الرقيقة والزخرف الذي يم على المرح ، اللذين اتسم بهما تصميم عصر النهضة ، معلنة المحد محتفلة بالحال حيى في انتصار الموت .

ويتجسم هذا التحول في شخص ميكيل كولومب. ولد عام ١٤٣١، ووصف عام ١٤٣١ بأنه « أعظم نحات في المملكة الفرنسية قبل أن تغزو فرنسا إيطاليا وتبتلعها بزمن طويل. وكان النحت الغالى من الآن فصاعداً على تقريباً من الحجر ، فاستورد كولومب رخام جنوا ، وحفر عليه صوراً لا تزال عابسة جامدة بمسحة قوطية واضحة ، لكنها وضعت في أطر زاخرة بالزينة الكلاسيكية . لقد نقش لقصر جايون ، نقشاً بارزاً مرتفعاً بمثل « القديس جورج والتنن » في صورة فارس لا حياة فيه على صهوة جواد ناشط خفيف الحركة ، وهما محاطان بأعمدة وأفاريز ورفرف في تصميم عصر النهضة . وبدأ في «عذراء العمود» المنقوشة على الحجر ، لكنيسة سانت جالميه ، وان كولومب حقق الوداعة الكاملة التي يتسم بها الأساوب سانت جالميه ، وان كولومب حقق الوداعة الكاملة التي يتسم بها الأساوب وريما الإيطالى في بساطة الملامح ولطفها ، وفي الحطوط الناعمة للشعر المرجل . وريما في بساطة الملامح ولطفها ، وفي الحطوط الناعمة للشعر المرجل . وريما في بساطة الملامح ولطفها ، وفي الحطوط الناعمة للشعر المرجل . وريما في بساطة الملامح ولطفها ، وفي الحطوط الناعمة للشعر المرجل . وريما في المناحدة الكورك ولومب وليورك ولومب وليورك ولومب وليورك وليو

كان كولومب هو الذى نقر ، فى شيخوخته « المدفن الشرق » (١٤٩٦) فى سرادب كنيسة فى سولزمس (\*\*).

وتأثرت فرنسا فى التصوير بالأراضى الواطئة ، كما تأثرت بإيطاليا فقد بدأ نيكولاس فرومنت بواقعية هولندية فى صورته «بعث لازاروس» ولكنه انتقل عام ١٤٧٦ من أفنيون إلى ايكس آن بروفانس ورسم لرينيه صاحب انجو الصور ثلاثية الطيات «عليقة موسى» ، وتظهر الصورة الرئيسية فيها ، وهى العذراء على العرش ، سات إيطالية فى مهادها ، وفى العلمراء السمراء ، وموسى المهيب ، والمَلَكَ الفاتن ، وكلب الصيد المتحفر والأغنام المخلصين ، وهنا أحرزت إيطاليا انتصاراً كاملا . وطبع تطور مماثل فى الأسلوب أعمال «أستاذ مولان» ، ولعله جان بريال . فلقد ذهب ماثل فى الأسلوب أعمال «أستاذ مولان» ، ولعله جان بريال . فلقد ذهب عصر النهضة فى سجل مؤهلاته – فكان رسام منمات ونقوش جدارية عصر النهضة فى سجل مؤهلاته – فكان رسام منمات ونقوش جدارية ومصور أشخاص ومثالا ومعارياً . وصمم فى نانت — ونقش كولومب على الحجر المقبرة الرائعة لفرنسيس الثانى دوق بريتانى ، وخلد فى مولان ذكر أوليائه آن وبير البيجومى ، مع الرسوم الحميلة للأشخاص الى توجد الآن فى اللوفر.

ولم تحتفظ الفنون الصغيرة بالامتياز الذي كان لها في القرون الوسطى المتأخرة. فقد تحول المزخرفون الفلمنكيون ، منذ زمن طويل إلى الموضوعات الدنيوية والمناظر الأرضية . وتمثل منمهات جان بورديشون في «صلوات آن أميرة بريتاني » (١٥٠٨) العودة إلى البساطة والتقوى اللتين تتسم بهما القرون الوسطى مثل الأساطير المحببة عن العذراء وطفلها ، ومأساة جلجوثا وانتصار القديسين ، والرسم ردئ والمهاد كلاسية واللون قوى صاف ، كل هذا في جو هادئ من التأنق والشعور النسويين . واتخذ الزجاج الملون

<sup>(\*)</sup> استخرجت له صورة في متحف مترو بوليتان للفنون بليويورك.

في هذا العصر – وقد يكون ذلك على سبيل المقابلة – واقعية فلمينكية عند عند النظرة الأولى لا تلائم النوافذ التي تدخل الضوء الساطع على أ ضية الكاتدرائيات ، ومع ذلك فإن الزجاج الذي نقش في هذا العصر لاوخ وروين وبوفيه ، فيه آثار من روعة القرن الثالث عشر . وأعادت ليموج إشعال أفرانها ، التي خدت طوال قرن كامل ، ونافست إيطاليا والبلاد الإسلامية ، في طلاء الأواني بالميناء الصافية . ولم يفقد الحفارون على الحشب حذقهم ، وذهب رسكين إلى أن مواضع الممثلين في كاتدرائية أمين هي خير ما في فرنسا بأسرها ، وأثارت السجاجيد الملونة التي يعود تاريخها إلى نهاية القرن الخامس عشر ، انتباه جورج صائد في قصر بريساك جوبلنز سحاجيد رائعة (حوالي ١٥٠٠) تصور موسيقين يعزفون في حديقة أزهار السوسن .

وكان القرن الحامس عشر مجدبا بصورة عامة فى الفن الفرنسى باستثناء عمارة القصور . فلقد حرئت أقدام الحنود الأراضى وأخصبها بدماء الحروب ، ولكن ختام هذه المرحلة ، هو الذى شاهد رجالاعندهم الوسائل والفراغ نثروا البذور التى استطاع فرنسيس الأول أن بجنى تمارها . فإن صورة فوكيه لنفسه إنما تنم على عصر خنوع وبأس ، وتعكس منمات تلميذه بورديشون ، السلام العائلي فى الزواج الثاني للويس الثاني عشر ، والطمأنينة المبتسمة للأرض المسترجعة . فقد تجاوزت فرنسا أسوأ عهودها ، ويوشك أحسنها أن بجيء

#### ٤ - فرانسوا فيون : ١٤٣١ - ١٤٨٠

ومهما يكن من شيء ، فإن هذا القرن من الصراع والفوضى قد أفزع ، شاعراً فحلا ومؤرخاً كبيراً . وكانت إحدى النتائج الطبيعية للاقتصاد فلقومى والحكومة مركزية ، أن استعمل الأدب الفرنسي لغة باريس ، أياكان

موطن المؤلف: برجنديا أوبريتانى أوبروفانس. وكأنما أثرها فيليب دىكومين على اللاتينية ، ليثبت أن الفرنسيين قد نضجوا ، وسحل بها مذكراته . واستعار لقبه من كومين فى فلاندرز ، حيث ولد . وهو من أسرة ممتازة ، لأن الدوق فيليب الحامس كان اشبينه ، ونشأ فى البلاط البرجندى ، ولما بلغ السابعة عشرة (١٥٦٤) كان بين موظنى كونت شاروليه . حتى إذا أصبح الكونت ، شارل الحسور ، وأسر لويس الحادى عشر فى بيرون ، لم يرض كومين عن سلوك الدوق ، ولعله تنبأ بسقوطه ، فتحول راشدا إلى خدمة الملك . فجعله لويس حاجباً له وأسبغ عليه الإقطاعيات ، وأرسله شارل الثانى فى وفادات دبلوماسية هامة . وأنشأ كومين فى الوقت نفسه أثرين كلاسيين من الأدب التاريخي : أحدهما مذكرات وتاريخ الملك لويس الحادى عشر ، وثانيهما تاريخ الملك شارل الثامن — وهما سرد نثرى بلغة فرنسية واضحة بسيطة كتهما رجل عرك الدنيا وشارك فى الأحداث التى وصفها .

وهذان الكتابان شاهدان على الثروة غير العادية للأدب الفرنسى في المذكرات. ولهما أخطاوهما: فألحرب تكاد تستغرقهما وليس فيهما من الطرافة والحياة ما فى فرواسار أو فيلااردوين أو جوانفيل، وفيهما كثير جداً من عبارات حمد الله والثناء عليه، ذلك عند الإعجاب بسياسة لويس الحادى عشر الغاشمة. وكثيراً ما ينقطع عن السرد ويتعثر فى سقطات من اللغو. وعلى الرغم من هذا كله فإن كومين هو أول مؤرخ فلسفى: فهو يبحث عن العلاقة بين العلة والمعلول، وعمل الشخصيات والحوافز والمزاعم و يحكم على الأخلاق حكماً موضوعياً ويدرس الأحداث والوثائق الأصلية ليوضح طبيعة الإنسان والدولة. ولقد سبق بهذه الملاحظات الأصلية ليوضح طبيعة الإنسان والدولة. ولقد سبق بهذه الملاحظات مكيافلي وجويكشيارديني في تقديره المتشائم للإنسانية في قوله: ١ لا الفعل الفطرى ، ولا معرفتنا ، ولا حبنا لحارنا ولاشيء آخر غير هذا ، يكفى دائماً لأن بمنعنا من استعال العنف بعضنا مع بعض أو يحول بيننا وبن الاحتفاظ دائماً لأن بمنعنا من استعال العنف بعضنا مع بعض أو يحول بيننا وبن الاحتفاظ

بماكان معنا . أو يصرفنا عن اغتصاب أملاك الآخرين بكل الوسائل الممكنة . . والأشرار يصبحون أكثر شراً على معرفتهم ، أما الأخيار فيزداد صلاحهم إلى أقصى حد » .

وكان عنده ، مثل مكيافلي ، أمل فى أن كتابه يعلم الأمراء حيلة أو حيلتين قال :

"ولعل السفلة لا يزعجون أنفسهم بقراءة هذه المذكوات ، أما الأمراء . . . فقد يقبلون عليها ، ويجدون بعض المعارف التى تكافئهم على متاعبهم . . . لأنه على الرغم من أن الأعداء والأمراء ليسوا دائماً سواء ، فإن ، أعمالهم واحدة فى العادة ، ومن المفيد دائماً أن تغير عما مضى : . فإن من أعظم الوسائل التى تجعل الإنسان حكيا ، أن يدرس التواريخ . . وأن يتعلم كيف يحدد ويلائم بن أحاديثنا وأعمالنا وبين النموذج والمثال اللذين كان عليما أسلافنا . وما حياتنا إلا فترة قصيرة ، غير كافية لتمدنا بالتجربة عن أشياء جدكثرة » .

واتفق شارل الخامس ، أحكم الحكام المسيحيين في عصره ، مع ديكومن ووصف « المذكرات » بأنها كتاب صلواته .

وفضل الجمهور القصص الحيالى والمسرحيات الهزلية والهجائيات وفى عام ١٥٠٨ ظهرت النسخة الفرنسية من و أماديس دىجول ، واستمرت حوالى عشر فرق تعرض مسرحيات الحوارق والأخلاقيات والهزليات والمساخر وهي حماقات تسخر من كل إنسان حتى القسس والملوك . وكان بيير جرنجور من أساتذة هذا الفن يكتب ويمثل هذه المساخر محاسة ونجاح طوال جيل كامل . وأقدم مسرحية هزلية في الأدب الفرنسي هي والسيد بيير باتيلان ، ولقد مثلت أول مرة حوالي عام ١٤٦٤ كما مثلت بعد ذلك بأمد طويل عام ١٨٧٢ . وباتيلان محام فقير يتلهف على القضايا . وهو يلح على بائع صوف أن يبيعه ستة أذرع من الثياب ويدعوه إلى الغذاء

معه فى ذلك المساء ليتسلم الثن . فلما جاء التاجر ، كان باتيلان فى فراشه يئن من حمى مزعومة . ويصرح أنه لا يعرف شيئاً عن أذرع الثياب والغذاء . فينصرف التاجر مشمئزاً ، فيلعن راعى أغنامه ، ويهمه بالتصرف سراً فى بعض الحراف ، ويجره أمام القاضى . وهنا يبحث الراعى عن محام زهيد الأجر فيعثر على باتيلان ، الذى دربه على أن يمثل دور الأبله وأن يجيب على حميع الأسئلة بثغاء «الشاه» باء ، وتحير القاضى من هذا الثغاء وارتبك من خلط التاجر فى شكواه بين الراعى والمحامى ، فأعطى فرنساكلمة مأثورة تدعو فيها كل فريق وهى «فلنعد إلى هذه الأغنام» ولما يئس من الحصول على دليل منطقى فى هذه الضجة ، رفض القضية وطالب بائيلان المحصول على دليل منطقى فى هذه الضجة ، رفض القضية وطالب بائيلان المنصر بأجره ولكن الراعى أجابه بثغاء الشاه «با» ، ومكر الأبله بالمحتال البارع . وتتكشف القصة بكل ما فى الروح الغالية من مهاترة . ولعل رابيليه والمؤلف المحهول لهذه المسرحية .

والشخصية التي لا تنسى في الأدب الفرنسى في القرن الحامس عشر هي شخصية فرنسوا فيون . فلقد كذب وسرق وغش وارتكب الفاحشة وقتل ، مثله في ذلك مثل ملوك عصره ونبلائه ، ولكنه كان أكثر تعقلا . وبلغ الفقر منه مبلغاً جعله لا يملك حتى اسمه . ولقد ولد فرنسوا دى مونتكوربييه ( ١٤٣١ ) ونشأ في غمرات الطاعون والبؤس بباريس ، وتبناه قسيس طيب اسمه جويوم دى فيون ، فأخذ فرنسوا لقب هذا «الكفيل» فلطخه بالعار وأسبغ عليه الحلود في وقت واحد ، وصبر جويوم على فرار الصبى من المدرسة وعبثه ودفع له نفقات تعليمه في الحامعة ، واستراح في زهو عندما لحصل فرنسوا على درجة ماجستير في الآداب ( ١٤٥٧ ) ، وزوده بالطعام والمسكن أفي أروقة كنيسة سانت بنوا ثلاث سنوات بعد مذلك منتظراً أن يبلغ الأستاذ مرحلة النضج .

وليس من شك في تحول فرنسوا من التقوى إلى الشعر ومن علوم الدين. إلى السرقة قد أحزن جويوم وأم فيون وكانت باريس تزخر بالحلعاء والبغايا والدجالين والنشالين والشحاذين وحماة العاهرات والقوادين والسكارى ، فاكان من الشاب المستهتر إلا أن اتحذ له أصدقاء في كل طائفة ، وعمل ديونا فترة من الزمان . ولعله حصل من الدين فوق ما يطيق ، ولم يسخ الحياة في الدير ، فن العسير بوجه خاص أن يستجيب ابن رجل الدين الوصايا العشر . وفي الحامس من يونيه عام ١٤٥٥ بدأ «قسيس يدعي فيليب شرموى » العراك مع فرنسوا (كما يقول بنفسه ) ، وقطع شفته عمدية ، فما كان من فيون العراك مع فرنسوا (كما يقول بنفسه ) ، وقطع شفته عمدية ، فما كان من فيون أسلم الروح وأصبح بطلا بين رفاقه ، وخارجاً على القانون يطارده الشرطة ، أسلم الروح وأصبح بطلا بين رفاقه ، وخارجاً على القانون يطارده الشرطة ، ففر الشاعر من باريس ، وظل حوالي سنة مختفياً في الريف .

وعاد هزيلا شاحباً ، جامد الملامح وخشن البشرة ، ساهر العين حذر الشرطة ، محطم الأقفال حينا والحيوب أحيانا ، يستشعر الحوع إلى الطعام والحب . وأصبح عاشقاً لصبية بورجوازية ، احتملته حتى تجد فارساً خيراً منه ، يتغلب عليه ، فزاد حبه لها ، ولكنه سجل ذكراها بعد ذلك بأنها هسيدتى ذات الأنف الأعوج » . وأنشأ حوالى ذلك الوقت (١٤٥٦) والعهد الصغير» ، وهو أقصر وصاياه ، الشعرية فقد كان عليه أن يني بديون كثيرة وأن يصلح أخطاء كثيرة أيضاً ، ولا يستطيع أن يتنبأ متى يختم حياته على حبل مشنقة . وهو بهجو عشيقته على قلة لحمها ، ويبعث بحوربه الطويل الى روبرت فاليه ، « لكى يلبس خليلته رداء أكثر احتشاما » ، وأوصى لمرنيه مارشان « بثلاث حزم من القش أو العشب الحاف ، ليضعها فوق للرنيه مارشان « بثلاث حزم من القش أو العشب الحاف ، ليضعها فوق الأرض العارية لينام عليها ، ويمارس لعبة الحب » ، ويمنح حلاقه « أطراف شعرى وقصاصاته » ، ويترك قلبه ، عزوناً شاحباً ميتاً لا إحساس فيه ،

وبعد أن تجرد من كل هذه الثورة ، وجد نفسه مفتقراً إلى الحنز واشترك ليلة عيد الميلاد عام ١٤٦٠ مع ثلاثة آخرين في السطو على كلية نافار ، وسرقت العصابة حوالى خمسمائة كراون . ولما اطمأن فرنسوا إلى نصيبه الكبير من هذه المغامرة استأنف إقامته في الريف . واختني عن نظر التاريخ عاماً واحداً ، ثم نجده فى شتاء عام ١٤٥٧ بن الشعراء الذين أكرم وفادتهم ، شارل صاحب أورليان ، في بلوا ... وأسهم فيون في مباراة شعرية هناك ، ولابد أنه قد أمتع ، لأن شارل أبقاه ضيفاً عليه أسابيع ، وأفعم كيس الشاب الخاوى بالمال ، ثم حدثت بينهما مشادة أوبشاجرة قضت على صداقتهما ، وعاد فرانسوا إلى عرض الطريق ، ينظم قصيدة اعتذار. وتجول جنوبا إلى بورجس، واستبدل بقصيدة هدية من الدوق جون الثانى أمىر بوربون ، وطوف حتى بلغ روسلون . ونحن نتصوره من شعره ، رجلا يعيش على الهبات والديون ، على الفاكهة والحوز والدجاج يلتقطها من المزارع على طوال الطريق ، يتحدث إلى الفتيات الريفيات وبنات الهوى في الحانات . مغنياً أومصفراً " على الطرق الكبىرة ، يراوغ الشرطة فى المدن . ثم لا نقع له على أثر مرة أخرى ، وإذا به يظهر فجأة بأحد السجون فى أورليان ( ١٤٦٠ ) وقد حكم عليه بالإعدام.

ولسنا نعرف ما الذي أوصله إلى هذا المصبر ، وكل ما نعرفه أن مارى أميرة أورليان ابنة الدوق الشاعر ، دخلت في يولية من هذا العام المدينة رسمياً ، وأن شارل احتفل بهذه المناسبة بأن أعلن عفواً عاماً عن المسجونين . فانتقل فيون من الموت إلى الحياة في نشوة من الفرح . وسرعان ما استبد به الحوع فعاد إلى السرقة ، فقبض عليه وحوسب على فراره المتنكر قبل ذلك – وزج به في سجن ينفذ منه المطر في قرية مونج – سبر – لوار بالقرب من أورليان . وعاش هناك شهوراً مع الحرذان والضفادع يعض على شفته المهزقة ، ويقسم ليثأرن من عالم يعاقب اللصوص ويترك الشعراء موتون

جوعاً. ولم يكن العالم كله قاسياً. فقد أصدر لويس الحادى عشر ، وهو يمر في أورليان ، عفواً عاماً آخر ، وأخبر فيون أنه أصبح حراً ، فرقص على حصير السجن رقصة الفائد انجو (\*) . واندفع إلى باريس أو قريباً منها ونظم إذ ذاك وهو عجوز أصلع مفلس في الثلاثين . أعظم قصائده ، التي أساها ببساطة « الأناشيد » ، وأطلق أعقابه عليها ، وقد وجدوا الكثير ، منها يصاغ مرة أخرى في صورة وصايا تهكية باسم « العهد الكبير ، في منها يصاغ مرة أخرى في صورة وصايا تهكية باسم « العهد الكبير ،

وهو يهب نظارته إلى المستشنى للمكفوفين المعوزين حتى يميزوا الها استطاعوا الطيب من الخبيث والعظيم من الوضيع ، بين العظام في مدافن الأبرياء . وسرعان ما استولت عليه إبان حياته فكرة الموت . فتفجع على زوال الحال وتغنى بأنشودة حميلات الأمس :

قل لى أين ، وفى أى أرض للظلال ،

تقيم فلورا الجميلة من روما ، وأين

تاييس وارشيبياد ،

مِنتا العم بجالهما النادر

والصدى ، وحماله الخارق

وهو الذي كلما ناداه المرء عند تدفق نهره

أوسار ، أجاب من خارج الأرض ؟

وماذا صار إليه جليد العام الماضي؟

وهو يرى أن خطيئة الطبيعة التى لا تغتفر ، أن تفتننا بالمحبة ثم تدييها بين أذرعنا . وأشد قصائد مرارة « مرثية الحميلة صانعة الحوذات » :

أين ذلك الحبين الواضح البلورى ؟

والحاجبان المقوسان والشعر الذهبي ؟

<sup>(\*)</sup> رقصة أسبانية بالصنج.

والعينان البراقتان ، أين هذا الآن ، وقد فتن أحكم الحكماء؟ الأنف الصغير المستقيم الحميل ، والأذن الصغيرة الرقيقة البديعة ، أين الذقن الذي له طابع الحسن ، وأين والشفتان المضمومتان الحمراوان الواضحتان؟

ويستمر الوصف من فتنة إلى فتنة ، ولم يترك شيئاً ، ثم تذوي كل واحدة ألم حنها في ضلاة مرددة حزينة . . .

وتغضن البهدان وانقشعا ،

وانسحب الردفان كالنهدين

ولم يعد الفخذان فخذين ،

لقد ذبلت حيعاً كما ذبلت العضلات

ومن العجيب أنها تعنى هنا المنبار المحشو ، وهكذا لم يعد فيون يعشق الحب أوالحياة ، فيوصى مجسمه إلى التراب :

إنى أهب جسمى ، أيضاً

إلى الأرض ، جدتنا

وستجد الديدان فيه مع ذلك غنيمة صغيرة ؟

فقد أنهكه الجوع أعواماً طوالا .

ويترك كتبه إلى أبيه الذى تبناه معترفا مجميله ، وهدبة وداعه لأمه العجوز ، أنشودة متواضعة ينظمها للعذراء . وهو يطلب الرحمة للجميع إلا الذين زجوا به فى السجن : الرهبان والراهبات والمهرجين والمغنين والحشم والشجعان ، وأبها الماجنون الذين يبرزون كل مفاتهم . أبها المشاغبون والمحتالون والبهلوانات المرحة ، والمهرجون يعرضون قردهم ، وينشرون سحاجيدهم . . . الطيبون البسطاء الأحياء منهم والأموات . انى أدعو بالرحمة الشاملة ، لكل فرد منكم وللجميع ، وهكلنا. .

وهنا ختام عهد فيون (الكبير والصغير معا). ختام عهد فيون المسكين . . فعندما يطويه الموت ، أناشدكم أن تحضروا جنازته ، عندما يصلصل الحرس فوق الروئوس . . أيها الأمير ، الرقيق كصقر محول ، اسمع ما صنعه مع آخر زفراته ، لقد احتسى رشفة طويلة من رحيق النبيذ الأحمر ، عندما شعر باقتراب منيته .

وعلى الرغم من هذه الوصايا وتحيات الوداع ، فإنه لا يستطيع أن يفرغ كأس الحياة متعجلا . وفي عام ١٤٦٢ عاد إلى جويوم دى فيون وأروقة اللدين ، وابهجت به أمه . ولكن القانون لم يغفل عنه . وطلبت كلية نافار أن يقبض عليه ، ووافقت على إخلاء سبيله بشرط أن يدفع نصيبه فى السرقة ، منذ ست سنوات – أى أن يدفع أربعين كراون سنوياً لمدة ثلاث سنوات . وكان سيئ الطالع فى ليلة إخلاء سبيله . لوجوده مع اثنين من رفاقه المحرمين القدامى ، عندما دفعهم السكر إلى شغب طعن فيه أحد القساوسة . ويبدو أن فيون كان لا مؤاخذة عليه فى هذا الأمر ، فانسحب إلى غرفته ، وصلى ينشد الطمأنينة ، ومع ذلك فقد قبض عليه مرة أخرى ، فعذب بصب الماء فى حلقه حتى كاد ينفجر ، ومما أدهشه أن يحكم عليه بالإعدام شنقاً . ولبث فى حفة وداعا مؤثراً للعالم :

أيها الناس ، أيها الإخوة الذين يعيشون بعدنا ،

لا تجعلوا قلوبكم جد قاسية علينا ،

فإنكم إن منحتمونا نحن المساكين بعض حسراتكم ، فإن الله سرعان ما يأخذ عنكم هذه الحسرات.

نحن هنا خمسة أو ستة معلقون ، كما ترون ، وهنا اللحم ، الذي كان كله حسن الغذاء ، مأكولا متعفناً قطعته بعد ، مقطعاً ممزقاً ، ونحن العظام نصير مع الحميع إلى تراب ورماد ، لا تدعوا أحداً يضحك علينا نحن الأشقياء ، مِل ادعوا إلى الله أن يغفر لنا حميعاً . . لمقد غمرنا المطر وغسلنا نحن الحمسة جميعاً ، وجففتنا الشمس وأحرقتنا ، نعم ، هلكنا ، فالغربان والحوارح بمناقيرها التي تشود وتمزق ، قد سملت أعيننا ، وانتزعت لحانا وحواجبنا أَجِراً لِهَا ، لن نكون أحراراً أبداً ، ولا مرة واحدة ، لنستريح ، وإنما تتعجلنا هنا وهناك وتستاقنا بإرادتها الغشوم الرياح المتقلبة ، وتنقرنا الطيور أكثر مما تنقر الفاكهة على أسوار البساتين ، أيها الناس ، أقسم عليكم بحب الله ، ألا تدعوا كلمة سخر تقال هنا ، ولكن ادعوا الله أن يغفر لنا حميعاً .

وكان لا يزال عنده بصيص من الأمل ، فألح فيون على سجانه أن محمل رسالة إلى أبيه الذى تبناه ، ليحمل إلى محكمة البرلمان استثنافا لحكم واضح الظلم . وتدخل جويوم دىفيون من أجل الشاعر مرة أخرى ، وهو الذى يستطيع أن يغفر للناس مرات ومرات ، فلابد أن تكون للشاعر بعض الفضائل تشجع على حبه . وفي الثالث من يناير عام ١٤٦٣ ، نطقت المحكمة عكمها وأمرت بالآتى : . . يلغى الحكم السابق ، وبعد أن وضعت

فى الاعتبار سوء خلق فيون المذكور — يننى عشر سنوات من المدينة . . وكونتية باريس » . فشكر فرانسو المحكمة فى نشيد مرح ، والتمس مهلة ثلاثة أيام « للإعداد لرحلتى ووداع قومى » . فسمح له بذلك ، وأغلب الظن أنه رأى أباه وأمه للمرة الأخيرة . وجمع أمتعته ، وأخذ زجاجة النبيذ وكيس النقود اللذين أعطاهما إياه جويوم الطيب ، وتلتى بركاته وخرج من باريس ومن التاريخ . ولم نعد نسمع عنه شيئاً بعد ذلك .

كان لصاً ، ولكنه كان لصاً مطرباً ، والعالم في حاجة إلى الطرب . وكان يستطيع أن يكون فظاً مريراً كما في أنشودة «مارجو البدينة » ورمى النساء اللائى لا يستجن لرغباته بالأوصاف المفحشة ، وكان يتجاوز الحد في تصريحه بتفاصيل الجسم الإنساني . ونحن نستطيع أن نغتفر هذا كله من أجل الآثام التي اقترفت في مقابل آثامه ، والرقة المنبعثة من روحه دائماً ، والموسيتي الشجية في شعره . ولقد دفع عقوبة ماكان عليه ، وخلف لنه المثوبة فقط .

# الفصل كامس

## انجلترا فی القرن الخامس عشر ۱۳۹۹ ــ ۱۵۰۹ ۱ ــ الملوك

ماكاد يجلس هنرى الرابع على العرش ، حتى تحدته الثورة . فلقد تخلص أوين جلن دُوير من السيطرة الإنجليزية في ويلز إلى حين ( ١٤٠١\_٨٠١ ) ، ولكن هنرى الذيأصبح فيما بعد الملك هنرىالحامس ، وكان يوم ذاك أمر ويلز ، تغلب عليه نخطة عسكرية مباغتة ، ومات أوين جلندوير ، بعد لحظات من تبليغه العفو الكامل عنه ، من المنتصر الشهم وذلك بعد أن أمضى ثماني سنوات مطارداً في حصون ويلز ونجادها . وقاد هنری برسی ایرل نورتمرلند ، بعض نبلاء الشمال فی ثورة ، أراد لها أن تساير في الزمن ثورة أوين جلندوير ، ضد ملك لم يستطع أن يني بالعهود التي قطعها لهم على نفسه ، في مقابل معاونتهم إياه على خلع رتشارد الثاني ؛ وقاد هارى ، الابن المستهتر للايرل ، الملقب «بالمهماز الحاد» (وهو الذي صوره شكسبير شخصية محبوبة بلا مبرر) قوة عسكرية مترددة غير غير كافية ضد الملك في شروزبري (١٤٠٣) ، وهناك مات الفتي في بطولة حمقاء ، وأبلي هنري الرابع في الصفوف الأولى من القتال بلاء حسناً ، وأظهر ابنه «أمرهل» المرح المتلاف شجاعة جديرة بالظفر بأجنكورت وقرنسا . ولم تترك هذه الثورات وغيرها من المتاعب لهنرى إلا فسحة ضئيلة من الوقت أو الحاسة للسياسة ، وكانت موارده أقل من نفقاته ، كما اختلف بلا كياسة مع البرلمان ، وختم ملكه بين الفوضى المالية وأصابته بمرض

الحذام، وهبوط المستقيم والمرض التناسلي . قال هولنشد « انه انتقل إلى جوار ربه في السادسة والأربعن من عمره . . في ارتباك عظيم ومتاع قليل » .

وتذهب الروايات ويذهب شكسبر إلى أن هنرى الحامس قد أمضى شبابا طليقاً ماجنا ، وأنه تآمر للاستيلاء على العرش ، حتى على أب ، أقعده المرض وإن تشبث بالسلطان . ويكتنى المؤرخون المعاصرون بمجرد الإشارة إلى ملذاته ، ولكنهم يؤكدون لنا ، أنه بعد توليه العرش «تحول إلى رجل آخر ، ودرس كيف يكون أمينا شجاعاً مهذباً » . وهذا العابث مع السكارى والحليعات ، يقف نفسه الآن ، على قيادة عالم مسيحى موحد ضد الأتراك الزاحفين ، وأضاف إلى ذلك أنه بجب أولا أن يغزو فرنسا ولقد حقق غايته القريبة بسرعة مذهلة ، وهكذا جلس أحد الملوك الإنجلر على عرش فرنسا لحظة مضطربة . وقدم له الأمراء الألمان فروض الولاء وفكروا في تنصيبه إمراطوراً . وقد نافس قيصر بصورة مجملة في وضع خطط المعارك ، وإمداد جيوشه بالمؤونة ، وحب جنده له . وفي تعريض نفسه لحميع الوقائع والأجواء . ومات فجاءة بالحمي في بوادي فنسن ( ١٤٢٢ ) ولما يزل شاباً في الحامسة والثلاثين .

وأنقذ موته فرنسا ، وكاد يقوض أركان انجلترا . ور بما كانت شعيته تغرى ، دافعى الضرائب بإنقاذ الحكومة من الإفلاس ، ولكن ابنه هبرى السادس كان ، عند توليه العرش ، فى الشهر التاسع من عمره فقط ، وكانت النتيجة السيئة أن أغرق نواب الملك الفاسدون والقادة غير الأكفاء ، الحزانه فى دين تعجز عن تسديده . كما كان الحاكم الحديد أقصر باعا من الملك ، فهو دارس دقيق عصبى المزاج شغوف بالدين والكتب ، ترتعد فوائصه من فكرة الحرب ، وندب الإنجليز حظهم العاثر الذى أفقدهم ملكاً وأكسبم فديساً . . وفي عام ١٤٥٢ أصيب هنرى السادس بالحنون على منوال شارل السادس ملك فرنسا . ووقع وزراؤه بعد عام واحد ، صلحاً يعترف جزيمة الجاترا في حرب المائة عام .

وحكم رتشارد ، دوق يورك ، عامن باعتباره حامياً للملك : وصرفه هنري عن منصبه (١٤٥٤) في لحظة من لحظات التعقل ، فادعي الدوق الغاضب ، العرش لأنه من نسل إدوارد الثالث ، وأنهم الملوك من أسرة لانكستر بأنهم مغتصبون ، وانضم إلى سالسبورى ووروك وغيرهم من البارونات في حروب الوردتين ــ الوردة الحمراء تمثل آل لانكستر والبيضاء آل يورك ــ التي ظلت إحدى وثلاثين سنة ( ١٤٥٤ – ١٤٨٥ ) يتحرش فيها النبيل بالنبيل وكأنما تقدم الأرستقراطية الأنجلونو رماندية على انتحار متواصل ، وتركت انجلترا فقيرة ومنعزلة ، وكان لابد أن يسرح الجنود نتيجة لسلام غير مألوف لهم ، فكرهوا أن يعودوا إلى زمرالفلاحين ، وانضموا إلى كل من الفريقين ، ونهبوا القرى والمدن ، وقتلوا بلا وأزع من ضمير كل من يقف في طريقهم . وقتل دوق يورك في موقعة عند ويكفيلد التي ذكرها جولدسمث في روايته المشهورة (\*) ( ١٤٦٠ ) ، ولكن ابنه إدوارد ايرل مارش ، استمر في الحرب بلا رحمة ، وذبح جميع الأسرى ، المنتسبين وغير المنتسبين ، بيما قادت مرجريت أميرة أنجو ، والزوج العقم لهنرى الطيب ، آل لانكستر في دفاعهم عن حوزتهم في وحشية لا تعترف بالحياء وانتصر مارش في توتن ( ١٤٦١ ) ، فقضى بذلك على أسرة لانكستر المالكة ، وأصبح أول ملك من أسرة يورك ، وتلقب بإدوارد الرابع .

ولكن الرجل الذى حكم انجلترا فى واقع الأمر ، السنوات الست التالية ، هو رتشارد نيفيل ، ايرل وروك . وهو رأس عشيرة غنية كبيرة العد ، وكانت له شخصية أسرة محببة ، كما كان داهية فى السياسة ، بارعاً فى الحرب، فإن الفضل إنما يرجع إلى « وروك صانع الملك » فى الانتصار فى توتن ، وهو الذى أجلس إدواد على العرش . ووقف الملك التى استراح من الصراع ،

<sup>( \* )</sup> رواية قسيس ويكفيله

نفسه على النساء ، فى حين أحسن وروك الحكم حتى إن انجلترا بأسرها جنوبى تاين وشرقى ستون ( لأن مارجريت كانت لا تزال تحارب ) أسبغت عليه جميع ألقاب التشريف ما عدا لقب الملك . ولما ثار إدوارد على الواقع وناصبه العداء ، انضم وروك إلى مارجريت وطرد إدوارد من انجلترا وأعاد هنرى السادس إلى السلطة الإسمية ( ١٤٧٠) وأخذ يحكم مرة أخرى . ولكن إدوارد نظم جيشاً بمعونة برجنديا . وعبر إلى هل ، وهزم وروك وقتله فى بارنت وهزم مارجريت فى توكسبرى ( ١٤٧١) وأمر بقتل هنرى السادس فى القلعة ، وعاش سعيداً فى آخر حياته بعد ذلك .

وكان إذ ذاك لا يزال في الواحدة والثلاثين من عمره . ولقد وصفه كومين بقوله «كان من أجمل رجال عصره ، لا متعة له غير النساء والرقص والتسلية والقنص » . ولقد أفع خزانته بمصادرة ضياع آل نيفيل ، وبقبول رشوة من الملك لويس الحادي عشر في مقابل الصاح معه مقدارها مائة وخمسة وعشرون ألف كراون مع وعد بخمسين ألفاً أخرى كل سنة . وبلغ من طمأنينته أن تجاهل البرلمان ، الذي كانت فائدته بالنسبة إليه ، الموافقة على ما يريد من المال . وأحس بالاستقرار ، فاستسلم مرة أخرى لترف والخمول ، ولبس الفاخر من الثياب ، وأصبح سميناً مرحاً ، ومات في الواحدة والأربعين من عمره ، وقد بلغ أوج سلطانه واكتملت جوانب شخصيته (١٤٨٣) :

وخلف ولدين : إدوارد الخامس البالغ من العمر اثنتي عشرة سنة ، ورتشارد، دوق يورك ، في التاسعة ، وكان عمهما رتشارد ، دوق جلوسستر ، خدم الدولة في السنوات الست التي خات رئيساً للوزارة ، في جد وورع وبراءة ، حتى إنه لما نصب نفسه نائباً للملك ، وافقت انجابرا عليه بلا معارضة ، على الرغم من أطرافه المشوهة وظهره المقوس و الماعية الجافية وكتفه اليسرى المرتعة على كتفه اليمني . وسواء أكان الباعث نشوة السلطان

أو مجرد الشك فى تدبيرالمؤامرات لحلعه، فإن رتشارد سجن عدداً من الأعيان ، وأعدم أحدهم . وفى السادس من يوليو عام ١٤٨٣ توج نفسه ملكاً باسم رتشارد الثالث ، وفى الحامس عشر من الشهر نفسه قتل الأميران الصغيران فى القلعة ، ولم يعرف أحد من الذى قتلهما . وثار النبلاء مرة أخرى ، يقودهم فى هذه المرة ، هنرى تيودور ، ايرل رتشمنلا . ولما التقت قواتهم الصغيرة ، بجيش الملك ، المتفوق فى العدد إلى حد كبير فى بوسورث ( ١٤٨٥ ) ، رفض معظم جنود رتشارد القتال ، وما ما ماردة يائسة ، مفتقراً إلى الملك وإلى جواد . وانتهت بذلك أسرة يورك المالكة ، وبدأ ايرل رتشمند ، أسرة تيودور وتلقب بالملك هنرى السابع ، وهى الأسرة الي تنتهى بإلىزابث .

ومارس هنرى ، تحت وطأة الضرورة ، الفضائل والرذائل التى تصور له أن منصبه يتطلبها . ولقد رسم له هلبين صورة جدارية فى هوايت هول يبدو فيها طويلا ، ممشوقاً لا لحية له ، مفكراً عطوفاً . لا تكاد تنم ملاحمه على التدبير الماكر الغامض ، والكبرياء العبوس الثابتة ، والعزيمة المرنة وإن كانت صلبة فى مصابرتها ، وهى الصفات التى نقلت إنجلترا من الانحلال والفقر ، فى عهد الملك هنرى السادس ، إلى الثروة والسلطة المركزة فى عهد هنرى الثامن . ويقول بيكون إنه كان يحب «ما تجلبه الخزائن المفعمة للناس من غبطة » ، لأنه عرف قدرتها على الإقناع فى السياسة . فبرع فى فرض الضرائب على الأمة ، واستنزف دماء الأغنياء بالصدقات في شراهة لتكون مورداً لخزانته ورادعاً للجريمة ، وكان يبهج كلما رأى القضاة يلائمون بين الغرامة وبين ورادعاً للجريمة ، وكان يبهج كلما رأى القضاة يلائمون بين الغرامة وبين عام المحكوم عليه ، لا بينها وبين المخالفة . وهو أول ملك إنجليزى منذ عام ١٢١٦ جعل نفقاتة فى حدود دخله ، وصدقاته وهباته تخفف من وطأة شحه . ووقف نفسه بإخلاص على شئون الإدارة ، وقلل من ملاهيه ليستكمل شحه . ووقف نفسه بإخلاص على شئون الإدارة ، وقلل من ملاهيه ليستكمل شحه . ووقف نفسه بإخلاص على شئون الإدارة ، وقلل من ملاهيه ليستكمل شحه . ووقف نفسه بإخلاص على شئون الإدارة ، وقلل من ملاهيه ليستكمل شحه .

عمله: وأظلم الشك الدائم حيانه، ولم يكن ذلك بغير سبب، فلم يثق فى أحد، وكان يخفى أغراضه، ويحقق أهدافه بوسائل مشروعة أو غير مشروعة. وأنشأ محكمة ستارتشمبر لمحاكمة النبلاء المشاغبين، الذين بلغ سلطانهم حداً يخشى منه على التأثير فى القضاة المحليين والمحلفين. وذلك فى جلسات سرية. واستطاع عاماً بعد عام أن يخضع الأرستقراطية المتخلفة، وطبقة رجال الدين الحائنة للملكية. وعارض بعض الأفراد الأتوياء، القضاء على الحرية وتعطيل البرلمان، ولكن الفلاحين صفحوا، عن ملك كبح جماح سادتهم، وأثنى الصناع والتجار عليه، لعمله الحكيم على النهوض بالصناعة والتجارة، ولقد وجد انجلترا فى فوضى إقطاعية، وحكومة جد نقيرة، لا سمعة لها منظمة، مؤتمنة موحدة وفى حالة سلم»:

### ٢ ـ نمو الثروة الإنجليزية

من الواضح أن ثورة عام ١٣٨١ العظيمة لم تسفر عن كسب ما . فلم يزل الكثير من فروض العبودية يؤخذ قسرا ، بل إن مجلس اللوردات قد رفض بعد ذلك بزمان ، في عام ١٥٣٧ قانوناً يقضى بالتحرير الكامل لعبيد الأرض . وازداد الضيق على « العامة » ، وأصبح آلاف من رقيق الأرض المتحررين عمالا يدويين في المدن لا يملكون شيئاً ، وقال توماس مور ، إن الأغنام كانت تأكل الفلاحين . وكانت هذه الحركة طيبة من بعض الوجوه : فقد كانت الأغنام الراعية للكلا ، تسمد الأرض المشرفة على البوار . وما إن جاء عام ١٥٠٠ حتى كان واحد في المائة من السكان فقط عبيد أرض . فنشأت طبقة من الفلاحين الملاك ، الذين يزرعون أرضهم بأنفسهم وهي التي منحت تدريجياً للرجل الإنجليزي العادي ، الشخصية المستقلة القوية التي صهرت الكومنولث وكونت دستوراً غير مكتوب لحرية غير مسبوقة .

ولم يعد النظام الإقطاعي مجدياً ، لأن الصناعة والتجارة ارتقتا بحيث انخذتا الطابع القومي ، وتحولتا إلى اقتصاديات المال المنقول المرتبطة بالتجارة الخارجية . فحيمًا كان رقيق الأرض ينتج لسيده ، لم يكن عنده إلا حافز ضئيل للتوسع أو الإقدام ، ولكن عندما يستطيع الفلاح المتحرر والتاجر ، أن يبيعا إنتاجهما في السوق الحر ، فإن الرغبة الملحة في الربح تبعث الحياة الاقتصادية في الأمة ، وأخذت القرى ترسل مزيداً من الطعام إلى المدن ، وتنتج المدن مزيداً من السلع للوفاء بثمن هذا الغذاء ، وهكذا تجاوز تبادل الفائض ، حدود البلديات القديمة وقيود النقابات لتغمر إنجلترا ، وتصل إلى ما وراء البحار .

وتحولت بعض النقابات إلى « شركات تجار » صرح الملك لها أن تبيع المنتجات الإنجليزية في الحارج . وكانت معظم التجارة الإنجليزية تحمل في القرن الرابع عشر على سفن إيطالية ، أما الآن فإن البريطانيين يبنون سفنهم ، ويسيرونها في بحر الشهال والساحل الأطلسي والبحر الأبيض المتوسط. وقاوم تجار جنوه والاتحاد الهنسياتي ، أهوًلاء الوافدين الجدد ، وحاربوهم بالقرصنة ومصادرة السفن ، ولكن هنرىالسابع ، اقتنع بأن تقدم إنجاتراً يتطلب التجارة الحارجية ، فوضع الملاحة الإنجليزية في حماية الحكومة ، وأعد مع أمم أخرى ، اتفاقيات تجارية ، أقرت النظام والأمن البحريين . حتى إذا وافى عام ١٥٠٠ ، كان « التجار المغامرون » فى إنجلترا ، يسيطرون على بحر الشمال . وكان الملك بعيد النظر فأوفد وهو يستشرف النجارة مع الصين واليابان الملاح الإيطالي جيوفاني كابوتو ، الذي عاش إذ ذاك في بريستول باسم جون كابوت، ليبحث عن ممر شمالى عبر الأطلنطي ( ١٤٩٧ ) -وقنع كابوت ، باكتشاف ليوفوندلاند ، والساحل من لبرادور إلى ديلاوير في رحلة ثانية (١٤٩٨) ، ومات في تلك السنة ، وتحول ابنه سيباستيان إلى خدمة اسبانيا . وربما لم يدرك الملاح والملك أن هذه الرحلات ، استهلت (11)

التوسع الإمبراطورى البريطانى ؛ وفتحت للتجارة الإنجليزية والمستعمرين البريطانيين ، إقليما يمكن أن يصبح على الأيام – الةوة والخلاص لانجاترا .

ودَعَمَت الرسوم الجمركية الوقائية ، الصناعة القومية ، وخفض النظام الاقتصادى ، سعر الفائدة ، تخفيضا كبيراً بلغ ٥ ٪ أحيانا ، ونظمت القوانين الحكومية تنظيا صارماً الأجور وأحوال العمل . وقضى قانون هنرى السابع ( ١٤٩٠ ) به :

« على كل رئيس عمل أو عامل أن يكون في عمله ، بين منتصف شهرى مارس وسبتمبر ، قبل الساعة الخامسة صباحا ، وله نصف ساعة فقط لتناول الإفطار ، وساعة ونصف لغذائه ( في الظهيرة ) وهو يستطيع النوم ، إن وجد فسحة له في تلك الفترة . . وعليه ألا يترك عمله . . إلا بين الساعة السابعة والثامنة مساء . . ، وعلى كل رئيس عمل وعامل أن يكون في عمله عند انبلاج الصبح وذلك في منتصف سبتمبر إلى منتصف مارس ، وألا يغادره إلا بمجيء الليل . . ولا يسمح لأحدهم بالنوم نهاراً » .

ومع ذلك فإن العال كانوا يستريحون ويشربون الحمر أيام الآحاد ، إلى جانب أجازة أربع وعشرين يوماً فى السنة . ووضعت الدولة أسعاراً عادلة « لكثير من السلع ، وقد سمعنا عن اعتقالات حدثت ، لتجاوز هذه الأسعار . وكانت الأجور الحقيقية ، بالنسبة إلى الأسعار ، أعلى بشكل واضح فى أواخر القرن الحامس عشر ، عما كانت عليه أوائل القرن التاسع عشر .

وأدى ضغط ثورات العال فى انجلترا ، إبان ذلك العصر إلى الحصول على حقوق سياسية والوقوع فى أخطاء اقتصادية واستمرت دعوة شبيهة بالشيوعية فى كل سنة تقريباً ، وذكر العال مراراً « بأنكم مخلوقون من نفس الطينة والمادة اللتين خلق منهما الأشراف ، فلماذا إذن يتريضون ويلعبون ، وأنتم تعملون وتكدحون ؟ – ولماذا يملكون الكثير جداً مما فى هذا العالم من ثروات وكنوز ، وأنتم تملكون أقل القليل ؟ » وكانت أعمال الشغب

كثيرة ، ضد التضييق على الأرض المشاع ، كما قامت خلافات موسمية بين النجار والعمال ، ولكننا نسمع أيضاً عن قلاقل من أجل الديمقراطية المحلية فى المدن ، وعن تمثيل العمال فى البرلمان وعن تخفيض الضرائب.

وفى شهر يونيه عام ١٤٥٠ ، سارت قوة كبيرة منظمة من الفلاحين وعمال المدن إلى لندن ، وعسكرت فى بلاك هيث. وعرض زعيمهم جاك كيد ظلامتهم ، فى وثيقة منظمة « إن جميع الناس من العامة ، لا يستطيعون أن أن يعيشوا من كد أيديهم وفلاحهم ، بسبب الضرائب والمغارم وغيرها من المظالم » . ولابد أن يلغى هذا الدستور العالى ، وأن تتألف وزارة جديدة . فاتهمت الحكومة زعيمهم كيد بالدعوة إلى الشيوعية (\*\*).

والتقى جنود هنرى السادس ، وأتباع بعض النبلاء ، بجيش الثوار في سفنوكس ( ١٨ يونيه سنة ١٤٥٠) ومما أثار دهشة الجميع أن الثوار انتصروا وتدفقوا إلى لندن . وأمر مجلس الملك تهدئة لحواطرهم باعتقال لورد ساى ووليم كرومر ، وهما موظفان مكروهان لابتزازهما الأموال وطغياتهما . وفي الرابع من يوليه ، سلما إلى الغوغاء الذين حاصروا القلعة ، فحاكمهما الثوار ، وقد رفضا الدفاع عن نفسهما وأعدما . ويقول هولنشد : إن الرأسين رفعا على قضيبين ، وحملا عبر الطرقات في موكب مرح ، وكان فم كل منهما يصفع بقبلة دامية ، بين حين وآخر . وتفاوض كبير أساقفة كانتربرى وأسقف ونشسر للصلح ، الذي منح بعض المطالب ووعد بالعفو العام . ووافق الثوار وتفرقوا برومع ذلك فقد هاجم جاك كيد قلعة كوينز بورد في شيبي ، فاعتبرته الحكومة خارجا على القانون ، وأصيب بجرح مميت وهو يقاوم اعتقاله وذلك في الثاني عشر من يوليه . وحكم على بجرح مميت وهو يقاوم اعتقاله وذلك في الثاني عشر من يوليه . وحكم على رعاياه ابتهاجاً عظها » .

<sup>(\*)</sup> انظر صورة شكسبير الساخرة لحاك كيد : « سيكون هناك في انجلترا سبمة أرغفة من التي بنصف بنس تباع ببنس كامل ... وسأجملها من الكبائر احتساء زجاجة الجنة الصنيرة ، إن كل شيء سيكون مشاعا . . .

### ٣ \_ الأخلاق والطباع

كتب سفير البندقية حوالى عام ١٥٠٠ ، تقريراً إلى حكومته :

« معظم الإنجليز — سواء أكانو. رجالا أم نساء ، وفى جميع الأعمار — حسان وأجسامهم ممشوقة . . وهم يحبون أنفسهم حباً عظيما ، ويحبون كل شيء يتعلق بهم ويعتقدون ، أنه ليس في الناس سواهم ، وليس هناك عالم آخر سوى انجلترا ، وكلما رأوا غريباً جميلا قالوا « إنه يشبه الإنجايزى ، ومن الأسف الشديد أنه ليس كذلك » .

وقد يجيب الإنجليز ، بأن معظم هذا الوصف ، بشيء من التعديل الضرورى ينطبق على كل الشعوب . . ومن المؤكد أنهم كانوا شعباً قوياً في الحسم والأخلاق والحديث . وهم يقسمون بحرارة حتى إن جان دارك أسمهم دائماً الملاعين .

وكان النساء أيضاً يتكلمن ببساطة ، ويتحدثن عن مسائل فسيولوچية وجنسية بحرية ، قد تذهل السفسطائيين اليوم . ومزاجهم كحديثهم خشن مفحش . وطباعهم جافية ، حتى عند الطبقة الأرستقراطية ، وعليهم أن يدربوا ويستأنسوا ، بقانون سلوكي صارم . ولقد نشأت الروح الشهوانية التي اتسم بها الإنجليز في عهد أليزابث في القرن الحامس عشر ، نتيجة لحياة يكتنفها الحطر والعنف والقحة . وكان على كل امرئ أن يكون شرطي نفسه ، مستعداً أن يقابل الصفعة بالصفعة ، وأن يقتل عند الضرورة برباطة جأش . وهؤلاء الحيوانات القوية نفسها يمكن أن تكون كريمة ، شهمة ، ورقيقة في بعض الأحيان . فلقد بكي محاربون جفاة ، عندما مات سيرجون ورقيقة في بعض الأحيان . فلقد بكي محاربون جفاة ، عندما مات سيرجون المريض (عدريت باستون إلى زوجها المريض (عدريت باستون إلى زوجها المريض (عدريت باستون الله يكون الحب ، لا عصر له ولا يضارعه شيء .

ويجب أن نذكر أن هذه السيدة نفسها ، قد هشمت رأم ابنتها ، عندما رفضت أن تتزوج من اخناره أبواها .

ونُشِئْت البنات في حصانة رصينة واحتشام ، لأن الرجال كانوا حيوانات مفترسة ، وكانت العذرة عدة اقتصادية في سوق الزواج . ويعد الزواج حادثاً من أحداث تنقل المتاع . فالفتيات قد يتزوجن زواجاً شرعياً في سن الثانية عشرة ، حتى بغير موافقة والديهم ، ولكن الحطبة كانت تعد في الطبقات العليا تعديلا للمعاملات المالية ، بوساطة الآباء والأمهات ، عقب بلوغ الأطفال السنة السابعة من العمر مباشرة . وما دام زواج الحب شاذاً ، والطلاق عرماً ، فقد شاع الزنا ، وبخصة في الطبقة الأرستقراطية . ويقول هولنشد : « لقد سادت مناك ، الرذيلتان الوبيئتان السكر والزني ، مع الفحش البغيض ، وبخاصة عند الملك » واختار إدوارد الرابع ، بعد أن مر بتجارب عديدة في الحب، حين شور ، لتكون الحظية الأثيرة لديه . ولقد خدمته بإخلاص نزق ، وأثبتت أنها صديقة رحيمة في البلاط لكثيرين من ذوى الحاجات . ولما مات إدوارد ، أرغمها رتشارد الثالث أن تجوب شوارع لندن ، في ثوب الندم وعاشت إدوارد ، أرغمها رتشارد الثالث أن تجوب شوارع لندن ، في ثوب الندم حتى بلغت أرذل العمر ، محتقرة مبغضة من أولئك الذين ساعدتهم .

ولم يحدث في التاريخ المعروف إطلاقاً أن شعباً كأن يماثل الإنجليز (الذين يتشبثون بالقانون اليوم) في استهتارهم إذ ذاك بالقانون إلى حد بعيد . ولقد جعلت حرب المائة سنة الناس قساة مستهترين ، واستمر النبلاء بعد عودتهم من فرنسا ، يحاربون في إنجلترا ، واستخدموا جنوداً مسرحين في منازعاتهم . وشارك أبناء الطبقة العايا ، التجار الحشعين الذين داسوا كل فضيلة للحصول على المال . وكانت السرقات لاتحصى . وباع التجار الردىء من السلع واصطنعوا الزائف من الوازين ، وكاد

التدليس قى نوع الصادرات ومقدارها يقضى على تجارة انجلترا الخارجية ، في فترة من الفترات . واستغلت التجارة فى البحار القرصنة ، وكانت الرشوة عامة أو تكاد : وقلها يحكم القضاة دون أن يحصلو على « هدايا » ، وكان جباة الضرائب يرشون ، تيسيراً للتخلص منها ، ويطلب إلى الضباط المجندين مثل فولستاف الذى صوره شكسبير ، أن يتغاضوا عن مدينة من المدن ، فقد استطاع الأعداء ، أن يشتروا جيشاً إنجليرياً ، كان يغزو فرنسا ، واشتد جشع الناس للهال وقتذاك إلى حد الجنون كما هو الآن ، وأنكر شعراء مثل تشوسر الجشع فى شعرهم ، ولكنهم مارسوه فى واقع حياتهم وكان من الممكن أن يتقوض الكيان الأخلاقي للأمة ، لولا أن أسسه قد دعمتها حياة البساطة التي اتسم بها الرجل والمرأة فى الطبقة العامة ، فني الوقت الذي كان فيه من هم أفضل منهم ، يدبرون الحروب والشرور لذلك العصر ، احتفظ هؤلاء العامة بالحياة المنزلية وحافظوا على الجنس .

وعاشت جميع الطبقات ، ما عدا التجار والعال ، في الريف أطول مدة يستطيعونها كل سنة . وتحولت القلاع التي لم تعد حصينة ، بعد انتشار المدفع ، ببطء إلى منازل كبيرة . وحل الآجر محل الحجر ، ولكن البيوت المتواضعة ، كانت لا تزال تقام من الحشب والطين . وفقدت الردهة الوسطى ، مساحها وفخامها القديمتين وهي التي كانت تستعمل في يوم من الأيام لحميع الأغراض ، وتقلصت إلى دهليز يؤدي إلى غرفة معيشة كبيرة ، وغرف صغيرة ، وقاعة استقبال للحديث الحاص . وضعت كبيرة ، وغرف صغيرة ، وقاعة استقبال للحديث الحاص . وضعت ملون في بعض الأحيان المدخل الذي كان مظلما من قبل . أما دخان المآقد الذي كان يتسرب قبلا من النافذة والباب والسقف ، فقد جمع في مدخنة ، ومدفأة ضخمة تزين غرفة المعيشة . وقد تعلقت السقوف بالحشب والأرضيات بالبلاط ، في حين ظلت السجاجيد قليلة نادرة . إذا نجن صدقنا أقوال إراسموس التي يغلب فيها الحانب الأدبي على الدقة في التصوير .

«كانت جميع الأرضيات تقريباً من صلصال ، مفروشة بحصير من حلفاء المستنفعات ، وقليلا ما تجدد حتى إن الأسس تظل عشرين سنة ، تردد أسافلها بالبصاق والتيء من الناس والكلاب والنبيذ والجعة ، وبقايا السمك وغيرها من القاذورات التي لا تسمى ، ويتصاعد منها ، بتغير الفصول ، بخار غير صحى في رأى » .

وكانت المخادع فخمة مزينة بالنقوش المحفورة ، ومزودة بالأغطسية عليها رسوم أزهار وتعلوها كُنتَّة . كما كانت مائدة الطعام ، في المنازل المريحة ، فنية ضخمة رائعة ، بنقوشها البارزة من خشب الجوز أو البلوط ويقوم بالقرب منها ، أو في القاعة بصفة عامة ، صوان للأواني أو الفضيات والتحف حيث ترتب للعرض أو الزينة . ونظمت ردهة الجلوس التي أعدت في الأصل للحديث ، لتناول الطعام .

وكانوا يتناولون وجبات الطعام الرئيسية نهاراً ، وذلك للاقتصاد في زيت الإضاءة و « الغداء » في الساعة العاشرة صباحاً ، والعشاء في الخامسة مساء . وحرص الرجال على ارتداء قبعاتهم عند الجلوس إلى المائدة ، ليمنعوا شعورهم الطويلة ، من مخالطة الطعام . واحتفظ بالشوك لأغراض خاصة مثل تناول الكامخ أو تجمير الجبن ، وظهر استعال الإنجليز لها على النمط الحديث ، أول مرة عام ١٤٦٣ ، أما السكين ، فقد كان الضيف هو الذي يأتى بها معه ، يحملهما في جراب ، معلق بمنطقته ، ويتطلب آداب السلوك إذ ذاك أن يصل الطعام إلى الفم ، بوساطة الأصابع . ولم تكن المناديل مستعملة ، حتى منتصف القرن السادس عشر ، فقد كان على الرجال أن يتمخطوا باليد التي تمسك السكين بدلا من تلك التي تنقل الطعام إلى الفم . وكانت الفوط غير معروفة ، ويحذر الطاعمون بألا ينظفوا أسنانهم بغطاء المائدة ، وكانت الوجبات دسمة ، ذلك أن الغذاء العادى لواحد من أصحاب الوجاهة ، كان يتألف من خمسة عشر أو عشرين صحناً . واحتفظ اللوردات الوجاهة ، كان يتألف من خمسة عشر أو عشرين صحناً . واحتفظ اللوردات

العظام بموائد عظام ، فقد كانوا يطعمون يومياً ، مائة من الندماء والزوار والحشم ، وكان وروك صانع الملك يذبح ستة ثيران كل يوم لمائدته ، وأطعم أحياناً خمسائة مدعو . وكانت اللحم هي الطعام القومي والحضرات نادرة أو غير محبوبة . والجعة هي الشراب القومي ، ولم يكن النبيذ موفوراً أو منتشراً ، كما كان الحال في فرنسا أو إيطاليا بيد أن المسموح به من الجعة ، هو جالون المفرد كل يوم حتى الراهبات . وقال السير جون فور تسكيو ( توفى عام ١٤٧٠) « لا يشرب الإنجليز الماء ، إلا في أوقات معينة لأغراض دينية . أو للتكفير عن ذنب .

وكان الرداء فاخراً عند الطبقة الأرستقراطية . أما البسطاء فكانوا يرتدون جلباباً فضفاضاً وقلنسوة ، أو معطفاً قصيراً يلائم العمل ، وكاف الموسرون بالقبعات المكسوة بالفراء أو الريش ، وأردية مزينة بالزهور ، أو سترات مزركشة تنتفخ عند الأكمام ، وجوارب طويلة ، شكا منها قسيس تشوسر بقوله « تظهر الساقين في صورة مفزعة منتفخة ينفتق إحداها عن الأخرى بالإضافة إلى أرداف . . وكأنها الجانب الخافي من قردة في ليلة مقمرة » . وارتدى تشوسر نفسه عندما كان تابعاً في حاشية الملك ، سترة مشعة وجوربين أحدهما أهر والآخر أسود . واختفت في القرن الخامس عشر الأحذية المدببة ، التي شاعت في القرن الرابع عشر ، واستدارت الأحذية واتسعت عند الأصبع الكبير من القدم . أما « زى النساء » فهو يثير السخط ، وعلى الرغم من أن محيا بعضهن ، ينم على العفة والطيبة الكاملتين ، إلا أنهن يبرزن بقلة ردائهن غير المتناسق فتنتهن و دلالهن » . ومع ذلك ، فإن الصور يبرزن بقلة ردائهن غير المتناسق فتنتهن و دلالهن » . ومع ذلك ، فإن الصور التي وصلت إلينا ، تظهر الجنس المثير ، وقد حبس بإحكام في حشد من الملابس من قمة الرأس إلى أخمص القدم .

وتراوحت ألعاب التسلية فى الداما والشطرنج ، إلى النرد ، ومن صيد السمك إلى قنص الوحوش ، ومن رمى السهام إلى المبارزة . ودخات العبة الورق إلى إنجلترا حوالى نهاية القرن الحامس عشر، وهم لايزالون يلبسون ملوكهم وملكاتهم ، على طراز ذلك العصر . وكان الرقص والموسيق شائعين كالميسر، وكل إنجليزى تقريباً ، يشارك فى الأغانى الجهاعية ، ولقد نافس هنرى الحامس جون دستيبل ، مع أعاظم الملحنين لذلك العهد . واعترفت القارة الأوروبية بالمغنيين الإنجليز . ولعب الرجال التنس، وكرة اليد وكرة القدم وغيرها من ألعلب الكرة القديمة ورمى الأطواق ، وتصارعوا وتلاكموا ، وأعدوا الديكة للعراك ، وتراهنوا وتحرشوا بالدببة والثيران . واحتشد الناس لمشاهدة المهلوان والسائرين على الحبال يعرضون فنونهم الى كانت تسرى عن القدماء ، وتدهش المحدثين . واحتفظ الملوك والنبلاء كانت تسرى عن القدماء ، وتدهش المحدثين . واحتفظ الملوك والنبلاء على ألعاب ومشاهد عيد الميلاد ، ومنحوه لقب لورد . والنساء يخالطن الرجال فى حرية فى كل مكان . يحتسن الخمر فى الحانات ، يركن وراء كلاب الصيد ، ويصدن بالصقور ، ويصرفن المشاهدين عن المتصارعين فى بعض الدورات ، وهن اللائي قادتهن الملكة للتحكيم فى رمى الأطواق ومنح التاج الذهبى .

وكانت الرحلة لا تزال مجهدة ، ولكن ما من أحد استقر في داره ، على ما يبدو – وذلك من مساوى الزواج من واحدة . والطرق موحلة أو متربة ، ولم يميز اللصوص بين عنصر جنس وطبقة أو مهنة . والفنادق بهيجة المنظر على الرغم من قدارتها تزدحم فيها الصراصير والفئران والبراغيث. ويجدكل رجل نهيم بائعة هوى ، وقلما نجد الفضيلة محدعاً صالحاً لها هناك . يذهب الققراء راجلين والأوساط على صهوات الحيل ، في جموع مسلحة عادة ، ويستعمل الأغنياء عربات ، تجرها خيول مطهمة ، ونسب ابتكارها إلى رجل مجرى في قرية كوكر من أبناء القرن الحامس عشر . وكانت عربات اللوردات مزينة بالنقوش البارزة وموشاة بالرسوم ومذهبة ، لها حشيات

وستائر وبسط ، ومع ذلك فلقد كانت أقل راحة من ظهور الإبل ، وكانت تترنح كمركب صيد بشراع واحد . ولم تكن السفن خيراً مما كانت عليه في العصر القديم ، ولعلها أسوأ حالا ، وأخذت السفينة التي جاءت بالملك جون من بوردو ، إلى لندن عام ١٣٥٧ اثنى عشر يوماً .

وانتشرت الحرائم وبلغت المدن من الفقر حداً لا تستطيع معه ، إلا أن تستخدم شرطة من المتطوعين غير المأجورين . ولكن الذكوركان يطلب الميهم جميعاً أن يسهموا في «ملاحقة » مجرم هارب ، وكان يبحث عن الموانع في الحكومات الصارمة من أجل القلة الذين يقبض عليهم ، وكانت عقوبة السطو والاختلاس والحريق العمد وانتهاك حرمة المعابد المقدسة ، كعقوبة القتل والتآمر ، وهي الشنق على أقرب شجرة ، وتترك الجئة ردعاً للآخرين وطعمة للغربان . وانتشر التعذيب — لكل من المتهم والشهود — إبان حكم إدوارد الرابع ، واستمر مائتي سنة . وكثر المحامون .

وقد يكون حكمنا على هذا العصر ممعناً في القسوة ، متغافلين عن فظائع قرننا المتحضر . ولقد كان سير جون فورتسكيو القوام على العدالة في عهد الملك هنرى السادس ، أحسن ظناً بعصره ، وكتب تمجيداً له مصنفين اشتهرا في وقت من الأوقات . وفي محاورة امتدح قوانين انجلترا . ومجد صحة المحاكمة بوساطة المحلفين ، ونعى التعذيب ، وكان مثاله ، مثل آلاف الفلاسفة ، في تحذير الأمراء الذين يجدر بهم أن يكونوا خدام الشعب المعتصمين بالقائون . ولقد وازن في كتابه «الملكية» أو «حكومة انجاترا» بين فرنسا وانجلترا على أساس من العاطفة الوطنية : فالناس من فرنسا قد يحكم عليم بغير مجاكمة علنية : وقلما يدعى مجلس الولايات اللاجماع . والملك يفرض الضرائب على الحاجات الضرورية كالملح والحمر . وبعد أن بالغ في تمجيد بلاده على هذا النحو ، ختم السير جون كلامه بقوله إن جميع الحكومات ، يجب عليها أن تخضع للبابا ولو أدى ذلك إلى تقبيل قدميه .

#### ٤ - اللولارد

أعاد أرندل كبير الأساقفة عام ١٤٠٧ ، تأكيد سيادة الشريعة أو القانون الكنسى ، على كل تشريع وضعى ، وحكم بالكبيرة أو الهرطقة الكاملة على رفض أى مرسوم بابوى . وأقامت الكنيسة بعد ويكيف ، وازدادب قوتها فى انجلترا ، إبان القرن الحامس عشر ، وفاضت الثروة المتدفقة عن خزائها . وشاع الاكتتاب الدينى : فإن الأشخاص الذين يتوقعون الموت ، كانوا يتبرعون لبناء كنيسة ، ولإقامة القداس للتعجيل بدخولهم الحنة . وسيطرت الكنيسة على مجلسى البرلمان ، فقد كان لها فى مجلس الشيوخ حوالى عشرين أسقفاً وستة وعشرين من رؤساء الأديرة ، فى حين لم يكن فى المجلس من غير رجال الدين سوى سبعة وأربعي عضواً . وأصر أساقفة ورؤساء أديرتها من بين رجال الدين ، ويسر اعهاد الرتب الكهنوتية أساقفة ورؤساء أديرتها من بين رجال الدين ، ويسر اعهاد الرتب الكهنوتية على الملكية ، تسليم رجال الدين ، لجهود هنرى الثامن في سبيل تحقيق السيادة الملكية على الكنيسة الإنجلزية .

وفى الوقت نفسه استقر وعاظ ويكليف المساكين على نشر أفكارهم المناهضة لرجال الدين . ولقد ذكر أحد مؤرخى الأديرة ، فى فترة مبكرة ، ١٣٨٧ فى مبالغة تنم على الفزع « أنهم كانوا يتكاثرون بسرعة فاثقة ، كالبراعم ، حتى غمروا المملكة بأسرها . . ومن النادر أن تلقى رجلين فى الطريق دون أن يكون أحدهما من تلاميذ ويكليف . ولقد وجدوا الجمهور المستعد للاستماع إليهم بين صفوف عمال الصناعة ، وبخاصة نساجى نورفولك . وفى عام ١٣٩٥ أحس جماعة اللولارد ، أنهم بلغوا من القوة حداً ، أتاح لهم أن يقدموا إلى البرلمان ، بياناً جريئاً بمبادئهم : فقد عارضوا عزوبة رجال الدين ، واستحالة القربان دم المسيح ولحمه فقد عارضوا عزوبة رجال الدين ، واستحالة القربان دم المسيح ولحمه

وعبادة الصور وزيارة القديسين والصلوات على أرواح الموتى ، وثروة الكنيسة وكثرة الموقوف عليها ، واستخدام رجال الكهنوت فى وظائف الحكومة وضرورة الاعتراف للقسس والاحتفال بالتعاويذ ، وعبادة القديسين . وأوصوا فى بيانات أخرى ، بأن الجميع يجب عليهم أن يعكفوا على قراءة الكتاب المقدس ، وأن يتبعوا تعاليمه باعتبارها فوق مراسيم الكنيسة . ورفضوا الحرب باعتبارها مناقضة للمسيحية ، والترف لأنه مناف للأخلاق ، وطالبوا بإصدار قوانين خاصة بالنفقات ، تفرض على الناس العودة إلى البساطة فى الغذاء والكساء ، وكرهوا الإيمان ، ووضعوا فى مقابل صفته القسم ، حيناً آخر مثل «أنا متأكد أن » و « إنها الحقيقة » ، وكان العقل الطهرى ووجهة النظر الطهرية ، يتخذان شكلهما فى إنجلترا قبل ذلك ، ولقد مزج نفر من الوعاظ ، الاشتراكية بعقيدتهم الدينية ، ولكن معظمهم ، كان ينفر من مهاجمة الملكية الحاصة ، وسعوا إلى تأييد الفرسان والنبلاء كان ينفر من مهاجمة الملكية الحاصة ، وسعوا إلى تأييد الفرسان والنبلاء الى جانب تأييد الفلاحين والعال .

ومهما يكن من شيء فإن الطبقات العليا لم تستطع أن تنسى المأزق الشديد الذي نجت منه في ثورة ١٣٨١ ، ووجدت الكنيسة فيهم ، استعداداً جديداً لحايبها ، باعتبارهم قوة استقرار في المجتمع . وهدد رتشارد الثاني ممثلي اللولارد في البرلمان بالاعتقال وأكرههم على الصمت . وطالب أساقفة إنجلترا عام ١٣٩٧ ، الملك بإعدام الهراطقة المتعمدين « أسوة بجميع المالك الحاضعة للدين المسيحي » . ولكن رتشارد الثاني ، كره أن يسايرهم إلى هذا المدى ، ومع ذلك فقد أصدر هنرى الرابع وبرلمانه عام ١٠٤١ المرسوم المشهور بحرق جميع الأشخاص الذين تحكم عليهم إحدى المحاكم الدينية بأنهم هراطقة بالإصرار ، وتباد جميع كتب الهرطقة . وفي العام نفسه ، أحرق وليام سوترى ، وهو قسيس على مذهب اللولارد ، بعد أن شد إلى القائمة الحاصة بالإحراق . وقبض على غيره من أنصار المذهب نفسه ، وأجبروا على بالإحراق . وقبض على غيره من أنصار المذهب نفسه ، وأجبروا على

تغيير آرائهم وعوملوا برفق. وقدم أميرويلز ، إلى هنرى الرابع عام ١٤٠٦، عريضة تقضى بأن دعوة اللولارد ، وهجومهم على أملاك الأديرة بهددان كيان المحتمع بأسره . وأمر الملك بزيادة التشدد في محاكمة الهراطقة . ولكن انغاس الأساقفة في سياسة البابوية ، جرف نشاطهم ، عن الهرطقة والهراطقة إلى حين . وفي عام ١٤١٠ أدانت الكنيسة جون بادبي ، وهو خياط لولار دى ، وأحرق في سوق سمثفيلد . وقبل أن تشعل المحرقة ، رجا الأمير هال ، وأحرق في سوق سمثفيلد . وقبل أن تشعل المحرقة ، رجا الأمير هال ، بادبي ، أن يرجع عن آرائه ، وأن يمنح في مقابل ذلك الحياة والمال ، فأبي الرجل ، وارتنى المحرقة حيث لتى الموت

وجلس الأمير على العرش عام ١٤١٣باسم هنرى الخامس ومنح تأييده الكامل لسياسة القمع . وكان أحد أصدقائه هو سىرجون ألد كاسل لورد كوبهام ، وهو الذي رأى نظارة مسرحيات شكسبىر ، بعد ذلك ، أنه عين فلستاف . ولقد أبلي الدكاسل البلاء الحسن في الحرب في سبيل الأمة ، ولكنه تسامح مع دعاة اللولارد ، وبسط عليهم حمايته في ضياعه بهر فوردشاير وكنت . وطالب الأساقفة بمحاكمته ثلاث مرات ، وأبى حضور المحاكمة ثلاثاً ، ولكنه استسلم بناء على دعوة مكتوبة من الملك ، وقتل أمام الأساقفة (١٤١٣ ) في نفس الموضع من كنيسة سانت بول ، حيث حوكم ، ويكلف قبل ذلك بست وثلاثين سنة . وأكد اعتقاده الثابت في المسيحية ، ولكنه لم يقبل التخلي عن آراء اللولارد في الاعتراف أو القربان . فأدين بالهرطقة ، وسمِن في برج لندن ، وأعطى مهلة أربعين يوماً ، على أن يعود عن هذه الآراء ، ولكنه بدلا من ذلك ، فر هارباً . وما أن بلغ اللولارد الذين كانوا حول لندن ، خبر فراره ، حتى جهروا بالثورة ، وحاولوا أن يقبضوا على الملك (١٤١٤) . وفشلت المحاولة ، وقبض على بعض الزعماء وأعدموا . واختفى الدكاسل ، ثلاث سنوات في جبال هىرفوردشاير وويلز ، ثم قبض عليه آخر الأمر ، وأعدم بهمة الحيانة ، ثم أحرق بهمة الهرطقة (١٤١٧) ، لأن الدولة والكنيسة طالبت كل منهما محقها .

ونحن إذا قسنا اضطهاد اللولارد إلى غيرهم ، نرى أنه كان معتدلا ، وبلغ عدد الذين أعدموا أحد عشر رجلا بين على ١٤٠٠ ، وفى سنة ولقد سمعنا عن طوائف من اللولارد عاشت إلى عام ١٥٢١ ، وفى سنة متأخرة هى سنة ١٥١٨ ، قتل توماس جان على المحرقة ، وهو الذي زعم أنه حول سبعائة شخص إلى المذهب اللولاردي ، وأحرق ستة آخرون عام ١٥٢١ .

وأما فصل هنرى الثامن إنجالهرا عن روما ، وقابلت الأمة هذا التحويل بلا ثورة ، فإن اللولارد من حقهم، أن يزعموا ، أنهم مهدوا الطريق إلى هذا التحول إلى حد ما .

ونشر ريجڤالد تيلوك ، أسقف تشيشستر عام ١٤٥٠ كتاباً ، اتخذ له عنواناً ، على طريقة العصرالمتقلبة ، كبح جماح اللوم الزائد عن الحد لرجال الدين .

كان رداً صريحاً على المذهب اللولاردى ، وقد افترض وجود نزعة قوية ضد رجال الدين بين الناس . واقترح القضاء على هذه الآراء ، لا بالسجن فى المحرقة ، ولكن بالاحتكام إلى العقل فحسب. وأمعن الأسقف المتحمس فى الاحتكام إلى العقل ، حتى أغرم بالعقل فى ذاته ، وأوقعه ذلك فى الهرطقة ، وألنى نفسه ، يفند بالعقل بعض حجج اللولارد ، من الكتاب المقدس . ووضع العقل فوق الكتاب المقدس بصورة قاطعة كميزان للحقيقة ، فى « رسالة عن الاعتقاد » — وهو موقف احتاجت أوربا فيه مائتى سنة لاستعادته . وأضاف مؤلف «كبح جماح اللوم الذى لم يكح جماحه » أن آباء الكنيسة لا يوثق بهم دائماً ، وأن أرسطو ليس ثقة لا يناقش ، وأن الرسل ، لابد لهم فى العقيدة ، وأن هبة قسطنطين كانت انتحالا . وطالب الأساقفة الإنجليزبيكوك المعجب بنفسه بالمثول أمام محكمتهم (١٤٥٧) ، وخيروه بين الرجوع عن آرائه أو الإعدام حرقاً . وكان يكره الإحراق ، وقرأ

علانية إقراراً بالرجوع عن أقواله ، وشلح عن رتبته الكنسية ، واعتزل الناس في دير كنيسة تورني إلى آخر حياته ( ١٤٦٠ ) .

# ٥ - الفن الإنجليزي ١٣٠٠ - ١٥٠٦

كانت الكنيسة، على الرغم من الهرطقة واللاكهنوتية، من القوة والثراء، بحيث استطاعت أن ترفع فن العارة الإنجابزية إلى مستوى من التفوق رفيع إلى حد ما . ولقد مول : نمو التجاوة وغنائم الحرب : الكاتدرائيات والقلاع والقصور ، وأسبغت على اكسفورد وكمبردج جلالا بما شيدت من دور جيلة للعلم لا تضارع . ولقد أخذت مواد البناء فى إنجلترا من رخام بربك ومرمر نوتنجهام إلى غابات شرود وآجر أى مقاطعة ، ثم تحولت إلى صروح النبلاء وأبراج اللوردات ذوات الأطراف الدقيقة ، والسقوف الحشبية التى كانت تماثل فى متانها وجمالها القباب القوطية من الحجر . واستبدلت بالدعائم القبيحة التى تربط السقف ، والتى تصل الحجر . واستبدلت بالدعائم القبيحة التى تربط السقف ، والتى تصل الحدار بالآخر فى صورة متكلفة ، الدعائم البارزة المطروقة ، تحمل بأكتاف ضخمة من خشب البلوط ، والعقد المرتفع فوقها ، وجذه الطريقة ، قوصرت بعض من أجمل كنائس انجلترا صحونها . وهكذا حصلت كاندرائية سلبى على سقف من خشب البلوط مضلع ومعقد ، تضارع الرسوم التى على شكل عقد ومروحة ، مما يسقف كنيسة « باث » ومنصة الترتبل فى «إلى » — والجناح الجنوبى لكنيسة جلوسستر بأحجار متداخلة .

وأعطت نماذج من الزخارف الحجرية المفرغة فى النو افذ ، ومن تغليف الجدران وحواجز المرتلين ، أسهاءها لطرز معارية متعاقبة ، تتداخل فى الزمان وتختلط عادة فى بناء واحد . واصطنع الطراز القوطى ذو الزخارف الهندسية (حوالى عام ١٢٥٠ – ١٣١٥) الأشكال الإقليمية ، كما هو الشأن

في كاتدرائية اكستر . وانصرف الطراز القوطى الذي توسل بالأقواس في الزخرف (حوالي ١٣١٥ – ١٣٨٠) ، عن الرسوم المحدودة ، إلى الخطوط التي تتماوج بحرية ، التي سبقت في شيء من التحفظ ، طراز فرنسا المشع ، كما هو الحال في النافذة المستديرة الحنوبية في لكولن . وركز الطراز القوطى الرأسي (حوالي عام ١٣٣٠ – ١٥٣٠) ، على الخطوط الأفقية والرأسية في داخل العقد ، كما في كنيسة هنرى السابع في دير وستمنستر . وخففت الألوان الزاهية ، التي اتسم بها الزجاج الملون في القرن الثالث عشر ، بأصباغ أخف أوبصباغ فضي أو رمادي شاحب ، ونافست صور الفروسية الآفلة ، الأساطير المسيحية ، على هذه النوافذ . وبلغ الفن القوطى بذلك أوجه فاضمحلاله .

وقلها عرفت انجلترا مثل هذا الشغف بالبناء . فلقد جهدت ثلاثة قرون ( ١٣٧٦ – ١٥١٧ ) لكى تشيد الصحن الحالى فى دير وستمنستر ، ونحن نستطيع أن نحس إحساسا ضيقاً فى الهوادج الطوال لتلك السنوات ، جهد العقل واليد اللذين اشتركا فى عمل مقام لايضارع العبقريات الإنجليزية ، فى خير أعمالها . ويعد تجديد بناء وندسور أقل روعة . فلقد ابتنى ادوارد الثالث هناك على مساحة ضخمة ، البرج المدور الكبير ( ١٣٤٤ ) ، وبدأ ادوارد الرابع ( ١٤٧٣ ) تشييد كنيسة سانت جورج بمنصاتها الحميلة للمرتلين وعقدها الذى على شكل المروحة وزجاجها الملون . وصمم الن دى ولسنجهام ، اللر على الطراز القوطى المتوسل بالأقواس فى الزخرف ، كنيسة رائعة للعذراء وبرج «صباح» لأيلى . وزودت كاتدرائية جلوسستر ببرج وسيط وعقد للمرتلين ونافذة شرقية ضخمة ، وأروقة متسعة ، وتعد سقوفها التى على شكل المروحة من عجائب انجلترا . ووسعت ونشستر صحبها الكبير وزينت واجهتها الحديدة بالطراز الرأسى . وشيدت كفتترى ، على هذا النحو الكاتدرائية ، اتى لم بنفذ مها فى الحرب العالمية الثانية ، سوى برجها المدبب الفخم . وأقامت

ببتربره ، عقدها الشاهق على شكل المروحة ، وأكملت بورك منستر صحبها ، أبراجها الغربية ومنصة المرتلين فيها . وكانت الأبراج هي المحد الذي يتوج العصر ، تسبغ النبل على كلبي مرتن والمحدلية في اكسفورد ودير فاونتين أبي وكنتربري وجلاسة برى ودربي وتونين وغيرها من مئات الأضرحة . واستعمل وليام الويكهامي الطراز الرأسي في تصميم كلية اكسفورد الجديدة ، واتبع هذا النهج وليم وينفليت ، وهو معمر آخر في التسعين ، في «المربع الكبير» بكلية ايتون ، وختمت كلية الملك وكمر دج ، العصر بكنيسة قد تغرى بنوافذها وعقدها ومنصات مرتليها كاليبان بالعلم وتيمون الأثيني بالصلاة .

وفى الطراز القوطى الرأسى طابع دنيوى واقعى يناسب تماما عمارة الكليات والقلاع والحصون وأبنية النقابات والبلديات. وشيد أمراء وروك على هذا الطراز فى القرنين الرابع عشر والخامس عشر ، قلعهم المشهورة بالقرب من ليمنجتن . وشيدت الجيلد هول فى لندن وهى مفخرة الطبقة التجارية فى العاصمة ، بين عامى ١٤١١ ، ١٤٣٥ ولكها أحرقت عام ١٦٦٦. فأعاد كريستوفرورن بناءها ، وأضيف إليها الحزء الداخلي الحديد عام ١٨٦٦ وهو الذى انهار تحت وطأة القنابل فى الحرب العالمية الثانية . كما اتخذت دكاكين المدينة ، فى قوائم نوافذها نموذجاً من الطراز الرأسى ، وهى تخلب مع رؤوسها المقوشة وأفاريزها وطنفها البارزة ، ألبابنا بسحم بعد بائد .

ولقد احتفظ فن النحت الإنجليزى في هذا العصر بالسمعة التى غلبت عليه ذلك لأن نحت التماثيل لواجهات الكنائس قد تخلف كثيراً عن العارة التى كان الغرض منه أن يزينها كما هو الحال فى لنكولن واكسر . واستخدمت حواجز المذبح الكبير فى كاتدرائية وستمنستر ودير سانت البان ، قوالب للتماثيل ولكن هذا شيء لا يؤبه له لكى نضيفه إلى قصتنا . وأجود الأمثلة (١٥)

على هذا الفن إنما توجد فى الآثار الجنائزية . ولقد حفرت صور حميلة لادوارد الثانى على المرمر فى كاتدرائية جلوسسر ، وللسيدة البانوربرس فى بيفرلى منسر ولهنرى الرابع والملكة جان فى كنتربرى ، ولرتشارد بوشان فى وروك . وبلغ المثالون الإنجليز أوج براعتهم فى عرض أزهار أرضهم الخضراء ونباتها . وكان الحفر الحيد يمارس على الحشب : وتبهر منصات المرتلين فى ونشستر وإبلى وجلوسستر ولنكولن ونوروتش الأنفاس بالجمال الذى بذل فى إظهاره غاية الحهد .

وكان الرسم لا يزال فناً ثانوياً فى انجلترا ، تخلف كثيراً عن معاصره فى فلاندرز وفرنسا وظل تزيين الكتب القديمة فناً محبباً ، ولقد دفع ادوارد الثالث مبلغ ستة وستين جنبهاً فى مقابل مجلد مزين للقصص الحيالى ، وقدم روبرت من أورمزبى إلى كاتدرائية نوروتش ، نسخة مزينة من المزامير تعدها مكتبة بدليان «أجمل مخطوطة إنجليزية » بين مجموعاتها . واضمحل فن المنمات بعد عام ١٤٥٠ بظهور الرسوم الحدراية واللوحات الحائطية ، وأمل نجم هذا الفن فى القرن السادس عشر قبل ظهور معجزة الطباعة الطريفة .

## ۲ - کاکستون ومالوری

فى تاريخ مجهول من القرن التاسع عشر ، أنشأ مؤلف ، لا يعرف اسمه الآن ، أشهر المسرحيات الأخلاقية الإنجليزية ، فإن تمثيليته «كل إنسان» عبارة عن مجاز وأخلاقه تجريدات منفرة مند البداية ، مثل المعرفة والحال والمقولات الحمسة والرشد والقوة والفضل والمآثر والصداقة والقرابة والاعتراف والموت وكل إنسان والله . ونحن نجد فى الاستهلال ، أن الله غاضب ، لأن وصاياه يتجاهلها تسعة من عشرة أشخاص فى ستة أيام من كل أسبوع ، فيرسل الموت ، ليذكر سكان الأرض ، بأنهم لابد أن

يبادروا بالعودة إليه ، وأن يقدموا حساباً عن أعمالهم . وهبط الموت من الساء إلى الأرض ، في مساحة خط واحد ، فوجد كل إنسان قد امتلأ فكره بالنساء والذهب ، فما كان منه إلا أن أمره بالانتقال إلى الأبدية . فاحتج كل إنسان بعدم الاستعداد ، وطالب بفسحة من الوقت ، وقدم ألف جنيه على سبيل الرشوة ، ولكن الموت يمنحه مسكناً واحداً وهوأن يصطحب معه إلى الأبدية صديقاً يختاره . فأخذ الرجل يطلب المزاملة في هذه المغامرة العظيمة ، ولكن من طلب مزاملته يعتذر عن نفسه بشجاعة قائلا :

« إن كنت ستتناول الطعام ، وتحتسى الشراب وتبتهج ، أو تغنم معا صحبة المرأة الشهية ،

فإنني لا أتركك . . . .

فيجيبه كل إنسان : إذاً فتعال معى في رحلتي الطويلة .

الزميل : قسما بإيماني ، لن أذهب معك الآن .

إلا إذا قتلت رجلا : وأزهقت روحه ،

عند ذاك أعاونك صادقاً .

فالتجأكل إنسان إلى قريبه ، إلى ابن عمه ، الذى رفض الدعوة بحجة « أنى مصاب بتقلص فى أصبع رجلى » . فناشد الرجل ، الفضل لمعاونته ، ولكنه كان حبيساً ليست عنده الحرية لتقديم أى مساعدة . فتوسل الرجل آخر الأمر بالمآثر فابتهجت ، لأنه لم ينسها تمام النسيان ، فقدمته إلى المعرفة ، التي قادته إلى الاعتراف ، الذى طهره . ثم هبطت المآثر معه إلى قره ، ورحبت أناشيد ملائكية بدخول الآثم المطهر إلى الجنة .

ولقد انتصر المؤلف فى معظم الأحيان – ولا تقول انتصر تماماً – على قالب درامى عصى . فإن تشخيص صفة من الصفات ، لا يمكن أن يكون لها من الوصف ما للشخص ، ذلك لأن كل إنسان عبارة عن تناقض مركب متفاعل ، وهو فريد إلا إذا كان واحداً من جماعته ، والفن العظيم يجب أن

يصور العام عن طريق الحاص كما فى هاملت أو كيخوته ، أو أديب أو بانبرچ واحتاجت التجربة والعبقرية قرناً آخر ، لكى تحول المسرحية الأخلاقية الفاترة ، إلى المسرحية الإليزابيثية ، التى تصور ، الإنسان المتغير إلى ما لا بهاية .

والحادث الأدبي العظيم في إنجلترا إبان القرن الخامس عشر ، إنما هو إنشاء أول مطبعة انجليزية . ولقد هاجر وليم كاكستون ، المولود في كنت إلى بروجس للتجارة . وترجم في أوقات فراغه عن الفرنسيَّة ، مجموعة من القصص الحيالي الفرنسي . وطلب أصدقاؤه نسخاً من هذه المجموعة ، فكان ينسخها لهم بنفسه ، ولكنه يخبرنا بأن يده «كلت ولم تعد تستطيع الكتابة الكثيرة بسرعة » . وعشيت عيناه من النظر الطويل على الورق الأبيض . ولعله رأى في زياراته إلى كلونيا ، إنشاء المطبعة هناك ( ١٤٦٦ ) على يد أولرتش زل ، الذي تعلم هذا الفن الجديد في مينز . وأسس في عام ١٤٧١ كولار دمانسيون ، مطبعة في بروج ولحأ كاكستون إليها ، باعتبارها وسيلة لإخراج نسخ كثيرة من ترجمته . وفي عام ١٤٧٦ عاد إلى إنجلترا وأنشأ بعد ذلك بسنة في وستمنستر الحروف ــ ولعلها المطابع ــ التي أحضرها معه من بروج . وكان قد بلغ إذ ذاك الحامسة والحمسين من عمره ، ولم يبق له من حياته سوى خمس عشرة سنة ، بيد أنه طبع في هذه الفترة. ثمانية وتسعين كتاباً ، ترجم أكثرها بنفسه عن اللاتينية أنو الفرنسية . وكان لاختياره عنوان كتبه ، ولأسلوب مقدماته الطريف الحلاب ، طابع لاعمحي على الأدب الإنجليزى . ولما توفى (١٤٩١) تابع زميله الإلزاسي وينكين دى ورد هذه النورة..

ولقد حقق كاكستون ونشر عام ١٤٨٥ نصاً من أروع نصوص النثر الإنجليزى وهو ــ التاريخ الشريف للملك ارثر وعدد معين من فرسانه . وكان مؤلفها العجيب قد مات وربما كانذلك في السجن ــ قبل ذلك بحوالي ست عشرة سنة . فلقد خدم السير توماس مالورى ، في حرب المائة سنة ،

كواحد من حاشية ريشارد دى بوشان أمير وروك ، ومثل وروك فى برلمان عام ١٤٤٥ ، ولما شعر بالوحدة فى أجازة الحرب ، اقتحم دار هيوسمث ، واغتصب زوجة الرجل ، وسلب بالإكراه مائة شلن من مارجريت كنج ووليم هيلز ، ثم اقتحم دار هيوسيث مرة أخرى واغتصب زوجته ثانية ، وسرق سبع بقرات وعجلين وخساً وثلاثين وثلاثمائة من الغنم ، وانتهب كنيسة الرهبان البندكتيين فى كومب مرتين ، ووضع فى غياهب السجن مرتين . ويبدو من غير المعقول أن يؤلف مثل هذا الرجل ، تلك الأغنية الرقيقة التى تترنم بالفروسية الإنجليزية وهى التى نسميها الآن «موت الملك آرثر » ، وبعد أن اشتد الحلاف ، حول مؤلفها قرناً من الزمان ، أصبح من المجمع عليه أنها من تأليف السير توماس مالورى إبان سجنه .

وأخذ معظم القصص من الروايات الفرنسية عن الأساطير المتعلقة بالملك أرثر ، فرتبها في سياق مقبول ، وصاغها بأسلوب محبب خلاب . وأصدرها لطبقة أرستقر اطية تفقد ماضي فروسيتها من فظائع الحرب وأهوالها ، ودعا من أجل ذلك إلى العودة إلى القيم العليا التي اتسم بها فرسان الملك أرثر متناسيا مظالمهم ومظالم نفسه . ومل أرثر الفسق والفجور فاستقر مع صاحبته الجميلة الجريئة جينفير ، وحكم انجلترا – بل كل أوروبا في الحقيقة – من عاصمته في كاميلون (ونشستر) وطاب إلى فرسان مائدته المستديرة المائة والحمسن أن يقطعوا على أنفسهم عهدا : «ألا ينتهكوا حرمة أو يقتلوا نفساً . . . وألا يكونوا غلاظاً بأى حال من الأحوال ، وأن يرحموا من يطاب الرحمة . . . وأن يغيثوا النساء الضعيفات ، ولو واجهوا الموت دون ذلك .

 بالدرع والخوذة واللامة ، تبارزا ، وقد اختفت شخصية كل منهما أربع ساعات حتى كل سيفاهما وثلما .

ثم انبرى لانسيلو آخر الأمر قائلا: أيها الفارم ، إنك تبلى فى النزال ، البلاء الحسن كأعظم ما رأيت من الفرسان ، لذلك أطلب إليك أن تتفضل فتخبرنى باسمك . فأجاب تريسترام: سيدى لقد أقسمت ألا أبوح باسمى لأحد . فقال سير لانسيلو ، الحق أننى إذا طلبت فلا يحول قسم بينى وبين البوح باسمى . فقال سير تريسترام ، أحسنت ، ولذلك فأنا أطلب إليك أن تبوح باسمك . فقال : أيها الفارس الوسيم ، إن إسمى سير لانسيلو دى ليك . فقال : سير تريسترام : يا عجبا ، ما الذى فعلت ؟ فأنت أحب رجال العالم إلى ، فقال السير لانسيلو أيها الفارس الوسيم ، أخبرنى باسمك . فأجاب حقاً ، وأن اسمى سير تريسترام دى ليون . فقال سير لانسيلو ، يا للمسيح ، أى مغامرة مرت بى . وهنا ركع سير لا نسيلو وسلمه سيفه . وهنا ركع سير تريسترام بدوره وسلمه سيفه . . . واصطحبا إلى الصخرة ، وجلسا عليها وخلعا خوذتهما . . . . . وقب كل مهما الآخر مائة مرة » .

وأى قفزة هذه ، من تلك المملكة الحيالية ، التي لا يعمل فيها أحد من أجل العيش . . كل النساء فيها « منعات » إلى مادة الواقع الحقيقي إلى رسائل باستون وهي تلك الرسائل الحية التي جمعت أسرة مفرقة على الحب والمال في انجلترا ، إبان القرن الحامس عشر ! ونحن نجد هنا جون باستون ، الذي مارس القانون في لندن أو ضواحيها ، في حين أخذت مارجريت تربى أطفالها وتدير أملاكه في نوروتش ، إن نفسه كلها للعمل وهو جاد ، لاذع نزاع إلى المنافسة ، أما هي فكلها استسلام ، زوجة متواضعة ، نادرة ، شديدة الحياء ، ترتعد لمجرد التفكير في أنها أساءت إليه . وهكذا كان آل جنيفر في صميم العالم الواقعي . ومع ذلك فنخن نجد هنا أيضاً العواطف الرقيقة ، والهموم المشتركة بل الحيال ، وتعترف مارجريت

بروز لسير جون باستون الثانى انها تحبه ، وانها تأسف ، لأن الصداق ، الذى تستطيع أن تقدمه له ، أقل بكثير من مكانته ، «ولكن إن كنت تحبنى ، كما أثق أنك حقاً كذلك ، فإنك لن تتركنى لهذا السبب » وهو الذى آلت إليه ثروة آل باستون ، فيتزوجها على الرغم من اعتراض أهله ، ويموت في غضون سنتين . وهكذا نجد قاوباً رقيقة ، تحت السطح الجافى لهذا العصر المضطرب .

# ٧ – الإنسانيون الإنجلىز

يجدر بنا ألا ندهش من أن وفرة الدراسة للكلاسيات في إيطاليا لعهد كوزيمو ولورنزو دى مدتشي ، لم تثر إلاصدي ضئيلا في إنجلترا ، التي كان تجارها لا يعبأون بالأدب إلا قليلا ، والتي كان نبلاؤها لا يخجلون من أميتهم على الرغم من ثرائهم . ورأى السير توماس مور : في مطلع القرن السادس عشر أن أربعين في المائة من الشعب الإنجليزي فقط يستطيعون القراءة . وكانت الكنيسة ، والجامعات التي تسيطر علما ، هي التي ترعي الدارسين وحدها . وإلى إنجلترا يرجع الفضل في أن رجالا أمثال جروسيني وليناكر ولانيمبر وكوليت: استطاعوا ، في هذه الظروف ، وتحت وطأة الحرب المدمرة الضارية ، أن يقبسوا من الشعلة الإيطالية : وأن يحملوا قدراً كافياً من ضوئها وحرارتها إلى إنجلترا ، فيجعل ذلك رجلامثل أرازمس الحكم الفيصل في الأدب يشعر بأنه في وطنه عندما هبط الحزيرة عام ١٤٩٩. ووقف الإنسانيون أنفسهم ، على دراسة الثقافتين الوثنية والمسيحية على السواء ، فأنكرتهم قلة غير ناضجة من «الطرواديين » الذين خافوا أن يأتي هؤلاء اليونان « بالنفائس من إيطاليا ، ولكنهم وجدوا من يدافع عهم بشجاعة ومن يصادقهم بين أكابر رجال الكنيسة ، أمثال وليم الوينفُليتي ، أَسْقَف ونشستر ووليم ورهام رئيس أســاققة كانتربرى وجون فيشر ، أسقف

روشستر ، وفيها بعد توماس كاردينال وُلُسي ، رئيس قضاة إنجلترا .

واستشعر بعض الدارسين من الإنجليز ، منذ زيارة مانويل شريسو لوراس ، ( ١٤٠٨) لإنجلترا بحمى لا يطفئها فى نظرهم غير الرحلة إلى إيطاليا للدرا ة أو المجون، ولقد عاد همفرى ، دوق جلوسستر ، من إيطاليا ، مغرماً بالمخطوطات ، وجمع مكتبة ، أثرت فيا بعد ، مكتبة بودليان . ودرس جون تيتوفت ، إيرل ورسستر ، على جوارينو الفيروني فى فيرارا وجون أرجيرو بولوس فى فلورنسه . ثم عاد إلى إنجلترا وبين يديه من الكتب أكثر مما فى نفسه من الفضائل . ودرس الراهب وليم تيلى من عام ١٤٦٤ — ١٤٦٧ فى بادوا وبولونيا وروما ، وأحضر معه كثيراً من الآثار الكلاسية ، ثم أخذ يدرس اللغة اليونانية فى كانتربرى .

وكان توماس ليناكر أحد تلاميذه المتحمسين هناك. ولما عاد تيلى ، ( ١٤٨٧) إلى إيطاليا ، اصطحبه ليناكر معه ، وظل اثنى عشرة سنة . ودرس فى فلورنسه على بوليتيان وشالكوند يليز وحقق كتبآ يونانية لالدس مانوتيوس ، وعاد إلى إنجلترا متبحراً فى فروع مختلفة من المعرفة ، حتى استدعاه الملك هنرى السابع ، ليؤدب آرثر ، أمير ويلز . وأوجد مع جروسين ولاتيمر فى اكسفورد «حركة اكسفورد » لإحياء اللغات والآداب القديمة ، فألهمت محاضراتهم جون كولت وتوماس مور ، واجتذبت أرازمس نفسه . وكان ليناكر أشهر الإنسانين الإنجليز ، يجيد اللغتين اليونانية واللاتينية ، وأسس الكلية الملكية للأطباء وترجم جالينوس ، وارتقى بالطب العلمى ، وأسس الكلية الملكية للأطباء وأوقف ثروته على تمويل كراسي أستاذية الطب فى اكسفورد وكمبردج . وقال أرازموس ، إن الفضل يرجع إليه ، فى أن الدراسة الجديدة ، بلغت من الاستقرار فى بريطانيا ، حظاً لا يحتاج معه أى إنجليزى إلى أن يرحل إلى إيطاليا في سبيل العلم .

وكان وليم جروسين قد بلغ الأربعين عندما انضم إلى ليناكر فى فلورنسه . فلما عاد إلى انجلترا عام ١٤٩٢ ، استأجر غرآ فى كلية أكستر وفى أكسينيورد وكان يحاضر عن اللغة اليونانية ، على الرغم من احتجاج المحافظين الذين كانوا يرتعدون خشية ، أن تقضى النسخة اليونانية الأصلية للعهد الحديد على ترجمة جبروم اللاتينية الشائعة وهى التى ظلت الحجة ألف سنة . ولكن جروسين أكد من جديد ، أنه صحيح المعتقد ، مستقيم إلى حد التزمت . ولم ينشأ فى نفس الإنسانين الإنجليز أى عداء للمسيحيين حتى العداء المضمر الخي ، كما حدث لبعض الدارسين فى عصر اللهضة الإيطالية ، ولقد حرص هو لاء الإيطاليون على التراث المسيحي ، وجعلوه مقدماً على ولقد حرص هو لاء الإيطاليون على التراث المسيحي ، وجعلوه مقدماً على نائب مطران كنيسة سانت بول .

ولقد كان جون كولت أكبر أبناء سير هنرى كولت ، وهو تاجر غى أنجب اثنين وعشرين طفلا وتولى منصب عمدة لندن مرتين . وفى اكسفورد مست الشاب ، جلوة الإنسانيين من ليناكر وجروسين « فالهم بشغف » كتب أفلاطون وأفلوطين وشيشيرون ورحل عام ١٤٩٣ إلى فرنسا وإيطاليا ، وقابل ارازمس وبوديه فى باريس ، وتأثر بسافونارولا تأثراً عميقاً فى فلورنس ، وهاله نزق الكرادلة والبابا اسكندر السادس وتحررهم نى روما . ولما عاد إلى انجلترا ، ورث ثروة أبيه ، وأصبح من اليسير عليه أن يحرز مكانة مرموقة فى السياسة ، ولكنه آثر حياة الدرس فى أكسفورد وتجاهل مكانة مرموقة فى السياسة ، ولكنه آثر حياة الدرس فى أكسفورد وتجاهل التقليد القديم الذى يجعل تدريس علوم الدين وقفاً على القساوسة وأخذ يحاضر أهل روما عن إنجيل القديس بولس ، فأحل النقد والشرح للنص الشائع ،

محل الحذلقة والجدل ، وانتعشت جماهيره الغفيرة بطرافة منهجه ، وبتركيزه على الحياة الفاضلة باعتبارها أسمى علوم الدين ، ولقد وصفه أرازموس الذي رآه في أكسفورد عام ١٤٩٩ ، بأنه قديس تغرية الشهوة والترف دائماً ، ولكنه « احتفظ بزهرة عذرته إلى وفاته » واحتقر الحياة اليسيرة التي يعيثها الرهبان في زمانه ، وأوصى بثروته للأعمال الدينية والحبرية .

وكان يمثل معارضة الكنيسة مع ولائه لها ، فقد أحبها على الرغم من أخطائها . وتساءل عن الصدق الحرفى لسفر التكوين ، ولكنه قبل القول بأن الكتاب المقدس منزل بالوحى . وسبق المصلحين الدينيين بتأكيده صحة الكتب المقدسة على روايات الكهنوت وأشكاله ، ورفضه أن تكون الفلسفة المدرسية للقرون الوسطى ، المزيج العقلى المخفف للمسيخية البسيطة ، وشكه فى قدرة القسس على التطهير بالاعتراف ، ووجود المسيح بالفعل فى القربان ، وفى استنكار الحياة الدنيوية التى يعيشها رجال الدين :

« لو أن الأسقف الأكبر ، الذي نسميه البابا . . . كان أسقفا بحق ، لما فعل شيئاً بنفسه ، ولكن الله فيه هو الذي يفعل . فإن حاول شيئاً بنفسه ، فإنه يكون نافث سم . . . . لقد حدث هذا كثيراً بالفعل منذ سنوات طوال ، وازداد في هذه الأيام زيادة كبيرة ، حتى سيطر على جميع أعضاء الكنيسة المسيحية ، وإذا لم يقبض المسيح بيده على كنيستنا الممعنة في الاضطراب فإنها تشرف على الموت . . . . . ، إن أولئك القساوسة اليائسين ، الذين يوجد منهم في هذا العصر كثرة هائلة ليترددون في الفجور الشنيع ، فهم لا يخشون الحروج من بطن بغي حقيرة إلى هيكل الكنيسة وإلى مذبح المسيح وإلى الأسرار الإلهية . . ولسوف تحل عليهم نقمة الله في يوم من الأيام .



وفى عام ١٥٠٤ نصب كولت نائباً لمطران كنيسة سانت بول ، ومن هذا المنبر الرفيع عارض بيع مناصب الأسقفية ، والفساد الناجم عن قوامة رجل واحد على موارد كنائس متعددة . وأثار بآرائه هذه معارضة عنيفة ، ولكن ورهام كبير الأساقفة ، عمل على حمايته . وكان ليناكر وجروسين ومور ، قد استقروا وقتذاك فى لندن وقد برئوا من جمود أكسفورد وتعصبها للقديم ؛ وشحذت عقولم زيارات أرازموس وسرعان ما حظوا بتأييد الملك هنرى الثامن . وبدا أن كل شيء ممهد لنهضة إنجايزية ، ستتحرك مصطحبة ، إصلاحاً دينياً سلمياً .

# الفصل لسادس

حادثة في برجنديا

1010 - 1474

# ١ - الدوقية الملكية

استطاعت برجنديا ، بفضل موقعها على الجناح الشرق لفرنسا حول ديجون ، وبفضل السياسة الرشيدة لدوقاتها ، أن تخرج من حرب المائة عام دون أن تصاب إلا قليلا ، حى أصبحت أكثر البقاع ازدهاراً ، فى العالم المسيحى وراء الألب. ولما انقرضت الأسرة الدوقية البرجندية من آل كابيتان ، وعادت الإمارة إلى التاج الفرنسي ، منحها جون الثاني إلى رابع أبنائه فيليب (١٣٦٣) مكافأة له على شجاعته فى مقاطعة بواتييه . ولقد أحسن ، فيليب الجسور ، تدبير الأمور فى برجنديا ، إبان الإحدى والأربعين سنة التي لبثها دوق لبرجنديا ، وكان زواجه سياسياً إلى حد كبير ، حتى دخلت فى حكمه هانو وفلاندرز وأرتوا وفرنش –كه نته وأصبحت دوقية برجنديا التي كانت من الناحية الاصطلاحية ، ولاية فرنسية ، دولة مستقلة ، غنيت بالتجارة والصناعة الفلمنكيتين ، ونعمت برعاية الآداب .

ومد جون الذي لا يخاف ، سلطانه بوساطة شبكة دقيقة من المحالفات والدسائس ، إلى نقطة الانفجار ، وأحست فرنسا أنها لا بد أن تقاوم التحدي وكان لويس ، دوق أورليان ، يحكم فرنسا نيابة عن أخيه المجنون شارل السادس ، فعقد محالفة بين فرنسا والإمراطورية الرومانية المقدسة ، في خطة تقضى بالوقوف في وجه الدوق الذي لا يخاف إلى حد الهور . استأجر لويس جماعة من المغتالين قتلوا جون ، فأعقب ذلك صراع عنيف استأجر لويس جماعة من المغتالين قتلوا جون ، فأعقب ذلك صراع عنيف

يين الحزب البرجندى والحزب الأرمنياكى ــ وهم أنصار حمى لويس كولت أرمنياك ــ من أجل السيطرة على السياسة الفرنسية ، ومات جون بدوره مقتولا بطعنة خنجر من يد مغتال (١٤١٩) . وأنكر ابنه فيليب الطيب كل سبب من أسباب الولاء لفرنسا ، وعقد محالفة بين برجنديا وانجلترا ، وضم تورناى ونامور وبرابانت وهولنده وزيلند ، ولمبرج واوفان ؟ ولما عقد الصلح مع فرنسا ) ١٤٣٥ ( فرض الاعتراف بالسيادة العملية لدوقيته ، والتنازل عن لكسمبرج، وليج وكامبراى واترخت . وبلغت برجنديا إذ ذاك أوجها ، منافسة في الثروة والسلطان أية مملكة من ممالك الغرب .

وأغلب الظن أن فيليب لم يكتسب لقب « الطيب » من القلوب الطيبة . ذلك لأنه لم يكن يترفع عن الغدر والقسوة وسورة الغضب الأهوج . بيد أنه كان ابناً وفياً ، وإدارياً بارعاً وأبا محباً حتى لأبنائه الستة عشر غير الشرعيين . وكان كغيره من الملوك شغوفاً بالنساء له أربع وعشرون خليلة ، ويصلى ويصوم ويتصدق ، وجعل عواصمه – ديجون وبروجس وجنت – مراكز الإشعاع الفي للعالم الغربي خارج إيطاليا . وأتاح حكمه الطويل لبرجندنا وولاياتها ، من أسباب الترف ، ما جعل رعاياه يتسامحون معه ولايذكر أخطاءه إلا القليل منهم وتمردت المدن الفلمنكية على حكمه ، وتحرقوا شوقاً لروية تحول ، منظاتهم النقابية القديمة وحرياتهم الإقليمية ، إلى اقتصاد قومي ، في ظل حكومة مركزية . وسحق فيليب وابنه شارل ثوراتهم ، ولكنهما سمحا لهم بترضية سلمية ، لأنهما أدركا أن أعظم موارد الأمارة ولكنهما سمحا لهم بترضية سلمية ، لأنهما أدركا أن أعظم موارد الأمارة السفلي ، قبل فيليب كانت تختلف في النظم الاجتماعية وشئون السياسة ، المنتلافها في العنصر ولغة الحديث ، فضمها في دولة موحدة ، وأقر فيا النظام ، وأعان على ازدهارها .

وأصبح المحتمع البرجندى فى بروجس وجنت وليج ولوفان وبروكسلي وديجون (١٤٢٠ – ١٤٢٠) إذ ذاك أكثر المجتمعات في أوربا صقلا واجتذاباً للقلوب ، لا نستثني من ذلك فلورنسا المعاصرة التي كان ٢٠همها ا كوزيمو دى مدتشي . فقد احتفظ أمراء الدوقيات مجميع مظاهر الفروسية ،. وفيليب الطيب هو الذي أنشأ نظام خبرة الصوف الذهبية ( ١٤٢٩ ) ، ويعود بعض الفضل إلى البرجنديين أحلاف إنجلترا ، في اتخاذها أنهة الفروسية وبريقها وهذه الفروسية هي التي صقات السطح الحشن للطباع الإنجلمزية ، وأسبغت المجد على وقائع هنرى الحامس ، وبرزت فى صفحات فرواسارت ومااورى . ولما تجرد النبلاء البرجنديون من السلطان المستقل ، عاشوا في. الحاشية أفراداً وأظهروا حميع أمارات الشرف وأبرزوا فى الرداء والحلى كل. ما يزين التطفل والفجور . وأخذ التجار والصناع يحاكون حاشية الملك في. الزى وكانوا يطعمون ويلبسون زوجاتهم كأنما نهيئون المثمهد اروينز . وغدا الاكتفاء بالزوجة الواحـــدة في ظل دوق محب مثله خيانة كبرى للملك. أو الحكومة . ولقد أنجب جون الهينزبر جي المرح أسةف لييج ، اثني عشر ابن سفاح . . وكان لجون البرجندي أسقف كامبراي ، ستة وثلاثون ابنا وحفيدًا خارج نطاق الزواج ؛ وهكذا ولدكثر من علية القوم في ذلك. العصر ، الشيء الذي كان يعمل على تحسين النسل. وكان من اليسر أن. توجد البغايا في كل وقت وبأى ثمن في الحمامات العامة . وزَّعمن في اوفان. أنهن صاحبات مساكن ، يؤجرنها لاطلبة ، وكانت الحفلات كثيرا ما تتسمي بالبذخ ، واستخدم فنانون مشهورون في تصميم المناظر وإعداد الأنوار ، وكان. الناس يعبرون الحدود والهجار ليشاهدوا المناظر الفخمة تمال نبها النساء العاريات أدوار الربات والحنيات القدىمات .

### ۲ – الروح الديني

ونجد مقابل هـــذا المجتمع الثائر القديسين والمتصوفة ، الذين أعطوا هولندة ، في كنف أولئك الدوقات مكانة رفيعة في التاريخ الديني . فقـــد اعترل القسيس جان فان ريسبرويك منصبه في بروكسل وهوفي الحمسين من عمره ( ١٣٤٣ ) وأوى إلى دير أوغسطيني في جروينندايل ، بالقرب من واتر لو ،حيث وقف نفسه على التأملات والتآليف الصوفية . وصرح بأن « روح القدس » هي التي كانت تهدى قلمه ، ومع ذلك فإن مذهبه في الحلول كاد ينكر خلود الفرد .

« فإن الله ذاته ، يحل مع الأبرار ، فى غيبوبة الكيفيات . . . وهو فناء أبدى للنفس . . وتحصل الدرجة السابعة ، عندما نكشف وراء كل المعرفة أو وراء العارف بكل شيء ، فى أنفسنا لا عارف ليس له قرار . وعند ما نتجاوز جميع الأسماء التي لله أو الكائنات ، فإننا نحتضر ، ونتحول إلى لا إسمية أبدية ، حيث نفقد أنفسنا . . . .

ونتأمل حميع هذه الأرواح المبرورة ، التي فنيت ودخلت وغابت في جوهرها الإسمى ، في ظلام غير معرو ف بلاكيفية » .

ولقد شهدت الأرض الواطئة (۱) وولاية الراين الألمانية ، وفرة من جماعات غير دينية – البيجار دين والبيجوبنين وإخوان الروح الحر- أثمرت أحوالها الصوفية غالباً التقوى والحدمة الاجتماعية والسكينة والسلم وأدت أحياناً إلى إنكار الأسرار المقدسة على أساس أنها غير ضرورية ، وإلى الرضى عن الحطيئة أحياناً لأنها ستفنى بالاتحاد في الله . وتلتى جبريت (أو

<sup>(</sup>١) تستممل الأرض الواطئة أو المنخفضة في هذا الكتاب بم لولها الأصلي لتدل بالتقريب على ما يشمل بلجركا وهولندة الحديثتين .

جريت أو جيرار ) جروت الدفنترى ، قدراً صالحاً من العلم فى كولونى وباريس وبراغ ، ثم امضى فترة طويلة في صحبة « ديزُبرويك » في جروبندايل ، وكان أثره فيه عظيما جعله يرى أن حب الله هو الغاية في حياته . وبعد أن رسم شماساً ( ١٣٧٩ ) بدأ ياتي عظاته في مدن دولنده ، باللهجة العامية ، إلى جماهير ضاقت بهم الكنائس المحاية وكان الناس يتركون أعمالهم وطعامهم ليستمعوا إليه . وكان أرثوذكسي المذهب في تزمت ، ويعد نفسه « مطرقة على روءوس الهراطقة » فهاجم على الرغم من ذلك التحال الأخلاق الذي غلب على رجال الدين والمدنيين على السواء وطالب بأن ياتزم المسيحيون بدقة أخلاقيات المسيح . . فأنهم بالهرطقة ، وسحب أسةف أترخت ، حق جميع الشهامسة في الوعظ ، وأصدر أحد أنصار حروت وهو فلورس رد يوجمنزون Radewijnszoon ، قاعدة شبه رهبانية ــ شبه شيوعية « لإخوان الحياة العامة » الذين عاشوا في أخوة مدينة ديفتتر وعلى رأسهم جروت ، وهم الذين شغاوا أنفسهم بالوعظ ــ دون أن يحصلوا على مراسيم الرهبانية ــ وتقضى هذه القاعدة بأن يقوموا بالعمل اليدوى والتعليم والعبادات ونسخ المخطوطات . . . ومات جروت فى الرابعة والأربعين من عمره ( ۱۳۸۶ ) بالجدرى ، أصابته عدواه وهو يمرض صديقاً له ، ولكن أنصاره مدوا سلطانهم عن طريق مائتي شعبة إخوان في هولنده وألمانيا . وجعِلت مدارس هؤلاء الإخوان للآثار الكلاسية الوثنية ، مكاناً بارزا في مقدراتها ، فهدت بذلك السبيل لمدارس اليسوعيين الذين واصاوا عمل مدارس الإخوان في الإصلاح الديني المعارض . ولقد رحب هؤلاء الإخوان بالطباعة بعد ظهورها مباشرة ، واستعملوها في نشر « عبادتهم الحديثة » وكان اسكندر هيجويز في ديفنتر (١٤٧٥ – ١٤٩٨ ) مثالًا لا ينسى للطلاب المجددين في ذلك العصر فهو « المعلم القديس الذي يقف حياته على إرشاد تلاميذه وهدايتهم أخلاقياً فأصلح المقرر الدراسي ، وركزه حول الآثار الكلاسية ، واكتسب ثناء إيرازمس على صفاء أسلوبه اللاتنى ولما توفى لم يترك شيئاً غير ملابسه وكتبه ، ذلك أنه وهبكل شيء سواها للفقراء سراً . ونجد بين طلاب العلم الذين نبغوا في ديفنتر نيقولاس أكوساوى ، أرازموس ورودلف أجريكولا وجان دى جرسون ومؤلف كتاب « محاكاة المسيح » .

ولسنا نعرف على التحقيق من الذى ألف هذا الكتيب الشائق عن التواضع . ولعله توماس هموكن من مدينة كمبين Kampen من أعمال بروسيا . ولقد جمع في سكينة خلوته بدير سانت اجنس بالقرب من زول ، ( ١٣٨٠ – ١٤٧١ ) من الكتاب المقدس ومن أقوال آباء الكنيسة ، ومن عبارات القديس برنارد شارحاً التجرد من الدنيا بالتقوى ، كما تصوره ويسبرويك روجروت وأعاد صياغة هذا كله في لغة لاتينية وشيقة سهلة .

« ما الذي يجديك في أن تشغل نفسك بجدل عميق في الثالوث ؛ إن كنت مجردا من التواضع ، ومكروها من الثالوث ؟ والحق ، أن الكلمات السامية لا تجعل الإنسان مقدما عادلا ، بيد أن الحياة الفاضلة هي تجعله أثيرا عند الله . وإنه لحير لي أن أحس وخز الضمير من أن أحفظ الكتاب المقدس وأقوال الفلاسفة جميعهم فما الذي يفيدك ، إن افتقرت إلى حب الله وإلى فضله ؟ باطل الأباطيل والكل باطل ، سوى أن تحب الله ، وألا تخذم الا إياه . وأسمى مراتب الحكمة ، أن تحتقر الدنيا وتنجه إلى مملكة الساء ومع ذلك فلا تثريب على التعلم . . . لأنه حسن في ذاته كما أن الله قد أمر به ، ولكن الضمير الصالح والحياة الفاضلة مفضلان على الدوام .

العظيم بحق هو من يحمل فى قلبه حبا عظياً . والعظيم بحق هو الصغير فى نظر نفسه ، الذى لا يأبه برفعة الشرف . والحكيم بحق هو الذى يطرح جانبا جميع الأشياء الأرضية باعتبارها روثا ، حتى يغنم صحبة المسيح .

اهرب عن صخب الناس بأسرع ما تستطيع ، لأن معالجة الأمور (١٦)

الدنيوَية عائق عظيم . والواقع أن من التعاسة أن نعيش على هذه الأرض ... وأنه لأمر عظيم أن نلتزم الطاعة في الحياة ، وأن يكون فوقنا رئيس ، وألا نكون مخيرين بمشيئتنا . وأمن لنا أن نطيع من أن نحكم . . . وبذلك تبدو الصومعة التي نسكنها جميلة .

وفى « محاكاة المسيح » بلاغة رقيقة ، تعكس البساطة العميقة لعظات المسيح وأمثاله . وهو رادع ضرورى دائم لما فى العقل الرخو والسفسطة الجوفاء من غرور ذهنى . فنحن عند ما نكل من مواجهة أعباء حياتنا فإننا نعتصم بالإنجيل الخامس لتوماس اكمبيس . ولكن من ذا يعلمنا ونحن فى خضم العالم وأعاصيره كيف نكون مسيحيين ؟

#### ٣ – برجنديا المشرقة ١٣٦٣ – ١٤٦٥

أخذت الولايات الحاضعة للحكم البرغندى على الرغم من أمثال هذه الاستغفارات التوماسية ، تنغمس فى نشاط عقلى ملحوظ . فلقد جمع الدوقات أنفسهم — وفيليب الطيب أكثرهم فى ذلك — المكتبات وشجعوا الأدب والفن . وكثرت المدارس ، وسرعان ما أصبحت جامعة لوفان التى أسست عام ١٤٢٦ ، مركزا من مراكز التعليم فى أوربا . ولقد سرد جورج كاستيلان فى « تاريخ دوقات برجنديا » تاريخ الدوقية فى كثير من البلاغة الناصعة وقليل من الفلسفة ، وإن كان قد عرضه بلغة فرنسية قوية ، فأسهم به مع فرواسار وكومين فى إيجاد تلك الوسيلة المحببة من النثر الواضح الرشيق . وأقامت جماعات خاصة ، قاعات للخطابة للتدرب على الحطابة والشعر وتمثيل المسرحيات . وتنافست لغتا المملكة — الفرنسية أورومانسية الوالون فى الحنوب واللهجات الألمانية التى كان نتكلم بها الفلمنكيون والألمان فى الشمال — فى إظهار الشعراء ، الذين أسدل النسيان عليهم ستاره . وكان التعبير الأرفع للدوقية يتجسم فى الفن . وبدأت أنتورب عام

١٣٥٣ كاتدرائيتها الكبيرة ذات الممرات الكثيرة وأتمتها عام ١٥١٨ ، وشيدت لوفان كنيسة سانت بير الحميلة في تناسها \_ وهي ضحية أخرى. اللحرب العالمية الثانية . وكان الناس والمدن من الغني بحيث أصبح من المستطاع أن يقدموا القصور ومبانى البلديات ، في الهاء نفسه الذي كان ييشيد به الكنائس لله . واتخذ الأساقفة الذين حكموا لييج ، لأنفسهم ورجال إدارتهم ، سكنا في أعظم قصر وأجمله في الأرض المنخفضة . وأنشأت جنت دارها النقابية عام ١٣٢٥ . وبروكسل قاعة بلديتها في عام ١٤١٠ ــ ١٤٥٥ ولوفان من عام ۱٤٤٨ – ١٤٦٣ ، وأضافت بروجي دار بلديتها بن عامي ١٣٧٧ ، ١٤٢١ ، وتوجتها ببرج ناقوس عالمي الشهرة ١٣٩٣ – ١٣٩٦) اللَّذِي استخدم كمعلم من المعالم للملاحين الضاربين بعيداً في البحر . وبينا عبرت هذه المبانى القوطية النبيلة عن كبرياء المدن والتجار ، فقد أنفق اللدوقات وأفراد الطبقة الأرستقراطية الأموال على تزويد قصورهم وقبورهم يبضروب كثيرة ناصعة من النحت والتصوير والزخرفة الحطبة . ولما كان الفنانون الفلمنكيون ، قد أخافتهم الحرب من فرنسا ، فقد تزاحموا عائدين إلى مديهم . وحشد فيليب الحسور نجوما ساطعة من العبقريات ، ليزين مقره الصيني في شارتريز دىشامبمول ـ وهو دير أرتوزى في الحقل الهادى المجاور لريجون .

وأوفد فيليب عام ١٣٨٦ چان دى مارفى ، لكى يصمم له ضريحا فى شارتريز . ولما توفى مارفى ( ١٣٨٩ ) أتم عمله كلوز ساوتر الهولندى ، ولما توفى ساوتر بدوره ( ١٤٠٦ ) واصل العمل تلميذه كلوز ، وانتهى الضريح آخر الأمر ( ١٤١١ ) فاستقبل رفات الدوق ، الذى كان قد مات ، قبل ذلك بسبع سنوات . وفى عام ١٧٩٣ أمر مجلس ثورى فى ريجون مهدم الضريح العظيم ، فنثر حطامه أو أتلف . وفى عام ١٨٢٧ ، جمع رجال الدين فى المقاطعة ، بعد أن تنفسوا نسيم الحسرية ، القطع الباقية منه الدين فى المقاطعة ، بعد أن تنفسوا نسيم الحسرية ، القطع الباقية منه

وأودعوها متحف ريجون . ورقد الدوق وزوجته الدوقة مارجريت أميرة فلاندرز في تابوت مرمري جميل على منصة ضخمة من الرخام ، وتحتهما رسوم أربعين شخصا يبكون – وهي التي بقيت وحدها من النقوش التسعين – موت الدوتين في حزن صامت رائع . أما باب الكنيسة في شارتريز فإن ساوتر وتلاميذه (١٣٩١ – ١٣٩٤) نقروا خمسة رسوم فاخرة . العذراء تتلتي ولاء فيليب ومارجريت ، يقدمها إليها يوحنا المعمدان وكاترين القديسة الاسكندرية . وأقام سارتر في الصحن أروع أعماله وهو بئر موسي. – وهي قاعدة تحمل تماثيل لموسي وداود وارميا وزكريا واشعيا ودنيال ، وفوقها مشهد الصلب ، ولم يبق منه إلا رأس نبيل مهموم للمسيح تتوجه الأشواك . ولم تشهد أوربا مثل هذا النحت الذي تبدو فيه القوة الفائقة والحرأة الفريدة ، منذ أزهي عصور الفن الروماني .

وكانت للمصورين دولة عظيمة كالمثالين . وظل رسامو المنمنمات يحظون برعاية الكبراء . . فلقد دفع كونت وليام أمير هانو ، بسخاء من أجل تزيين « أحمل صلوات العذراء » (حوالي ١٤١٤)(\*\*) . ووضع عبقرى مجهول ( لعله هوبير فان ايك ) أينموذجا ومستوى لألف رسام من الأرض الواطئة للمناظر الطبيعية وذلك بالتقاطه بدقة مجهرية ، ثغرا فيه سنهن تلتى مراسيها أو تحجز عباب البحر ، والركاب يصعدون والملاحون ورجال الشاطىء يقومون بأعمالهم المختلفة ، والأمواج تتكسر على شاطىء هلالى ، والسحب البيضاء تسير خفية عبر السهاء – كل هذا في حجم بطاقة الصورة الشمسية . وفى ١٣٩٢ زين ملكيور برويد رلام اليبرسي دير شارتريز دى شامبمول بأقدم لوحة حائطية باقية معبرة خارج إيطاليا . ولكن برويد رلام

<sup>(\*)</sup> وتعرف كذلك باسم صلوات تورين . وذهبت بعض هذه المنتمات في حريق المكتبة الأهلية بتورين عام ١٩٠٤ ، ولكن صوراً فوتوغرافية منها قد بقيت ، وبقت أصول متعددة في متحف مدينة تورين .

والفنانين الذين نقشوا الحوائط وتماثيل الدير ، قد استعملوا أمزجة ألوان تقليدية — خلطوا ألوانهم ببعض المواد الغروية ، وقلما يتحقق بهذه الوسائل التدرج في الظلال والصفاء في الألوان الخفيفة ، وقد تقضى الرطوبة على العمل بعد تمامه . وفي فترة مبكرة أي عام ١٣٢٩ قام جاك كومبير من جنت بتجربة خلط الألوان بالزيت . وطور الفلمنكيون بعد قرن من المحاولة والحطأ هذا التطبيق الفي الجديد ، وأحدث ذلك في الربع الأول من القرن الحامس عشر ، ثورة في فن التصوير . فعندما صور هوبرفان أيك وأخوه الأصغر جان «تمجيد الحمل » لكاتدرائية سانت بيفن في جنت ، لم يؤكدا تفوق الزيت كمطية الون فحسب ، ولكنهما أنشآ ، إحدى روائع الفن في تاريخ التصوير ومن أجلها أصبحت سانت بيفن مقصدا الزائرين منذ ذلك الوقت .

أما من ناحية الشكل فإن هذا الأثر الذي يعد أعظم آثار الفن التصويري. في القرن الحامس عشر ، والذي يصفه جيته بأنه «محور تاريخ الفن » ، عبارة عن طية من ست لوحات جدارية ، مصورة على الحشب ، على كل جانب اثنتا عشرة صورة وعندما تفتح الطية ، يبلغ طولها احدى عشرة قدما ، وفي وسط الصف الأسفل ، منظر خيالى لاريف ، مع مدينة ذات أبراج عالية — بيت المقدس — ترتفع في المساحة التي وراء التلال ، وفي الأرض الأمامية عين « ماء الحياة » وأبعد من هذا إلى الحلف مذبح وعنده حمل يرمز إلى المسيح يتدفق منه دمه القرباني ، بينها يتجمع حوله البطارقة والأنبياء والرسل والشهداء والملائكة والقديسون في عبادة خاشعة . وفي الوسط العلوى شخص بجلس على عرش ، يشبه شخصية خيرة لشر لمان له ملامح سامية ، ولقد رسم على أله الإله الأب وهو تمثيل غير مطابق للربوبية وإن كان تصورا نبيلا لحاكم رشيد وقاض عادل . ولا يتفوق عليه في هذه الصورة إلا شخصية واحدة — هي شخصية عادل . ولا يتفوق عليه في هذه الصورة إلا شخصية واحدة — هي شخصية

العذراء ، لها قسمات لطيفة ، شقراء تيوتونية ، لا تمثل الجمال ، بقدر ما تمثل الطهارة والوداعة ، وبدت العذراء السستينية أقل نبلا . وعلى يسار السيدة مريم جمع من الملائكة ، وفى أقصى اليسار آدم عارى الجسد . تحيل حزين ، يتذكر فى بوس فترة سعيدة من الزمن . « وإلى يمين الإله الأب ، يوحنا المعمدان ، وهو فى زى أكثر ترفا من راع ، يعظ فى البرية . وفى أقصى اليمين تقف حواء عارية ، مكتئبة غير جميلة ، تندب الفردوس المفقود ، ولقد ظلت صورتها فترة من الزمن ، مثلها فى ذلك مثل آدم فى الطرف الآخر ، تصدم الفلندرى الذى ترتعد فرائصه من البرد ولم يألف العرى فى الحياة أو الفن . وأعلى صورتها قابيل يقتل أخاه كمدخل رمزى المتاريخ .

والحانب الحلق من هذه المجموعة يهبط عن الطراز المتسامى للوحات الداخلية . فنجد في الصف الأوسط ملاكا إلى اليسار ومريم إلى اليمين ، تفصلهما مسافة ، يصوران البشارة — الوجهان عاريان ، والأيدى جيلة إلى حد ظاهر ، والأزياء كأروع ما تكون في التصوير الفلمنكي . وفي الأسفل مقطوعة شعرية لاتينية من أربعة أبيات ، ذهبت القرون ببعض كلاتها ، أما الباقي فهي « بدأ هوبرت فان أيك ، هذه المهمة الصعبة ، وهو العظيم الذي لا يضارعه في حدقه أحد ، وجوهانس الذي يليه في الفن . . . شجعتهما وصية « جودوكس فيد . وهذا الشعر في السادس من مايو ، يدعوكم لمشاهدة العمل وقد تم » ، وفي البيت الأخير حروف معينة ، مجموعها في حساب الحمل وقد تم » ، وفي البيت الأخير حروف معينة ، مجموعها في حساب الحمل وقد تم » ، وفي البيت الأخير حروف معينة ، وكان ڤيد وزوجته الحمل ١٤٣٢ ؛ وهي السنة التي أنجز فيها هذا الأثر الفي . وكان ڤيد وزوجته هما الواهبان . ونحن نتساءل : ما هو المقدار الذي رسمه هربرت ، والذي رسمه هما الواهبان . ونحن نتساءل : ما هو المقدار الذي رسمه هربرت ، والذي رسمه حمان ؟ إنها مشكلة تستعصي على الحل لحسن الحظ ، ومن ثم فقد تظل

اللدراسات تكتب في الموضوع حتى يختني(\*) أثر للصورة .

وربما كان في هذه الصورة التي تعد بداية مرحلة جديدة في الفن إسرافاً يقى الأشخاص والمنمات: فقد أظهر كل رجل وامرأة وملاك وزهرة بوغصن وفرار وحيوان وحجر ودرة بصبر وإخسلاص بطولين وقد أمتعت «ميشسيلانجلو» الذي رأى ، في الواقعية الفلمنكية ، تضحية بالتعبير الأساسي ، في سبيل التفاصيل العارضة غير المتصلة بالوضوع . ولكنه لا يوجد شيء في إيطاليا المعاصرة ، يضارع هذه الصورة في المجال والفكرة والتأثير ، ولم يتفوق عليها في فترة متأخرة من تاريخ التصوير ، إلا سقف الكنيسة السستينية لميشيلانجيلو وصوروفائيل الجدارية في الفاتيكان ، وربما صورة «العشاء الأخبر» لليوناردو ، قبل إن تدخل في تحللها الطويل بل أن أوربا المتعلمة كلها كانت تتحدث عن صورة «تمجيد الحمل» إبان بل أن أوربا المتعلمة كلها كانت تتحدث عن صورة «تمجيد الحمل» إبان بلفراع من إنشائها . ولقد ناشد الفونسو الهام ، الفنان جان فان أيك ، أن الشراع من إنشائها . ويصور له ، أمثال أولنك الرجال والنساء ، ذوى المشعر الذهبي الذين كثروا في هذه الصورة وإن قل وجودهم في إيطاليا المخوبية .

وخرج هيوبرت فان إيك من محيط علمنا بعد عام ١٤٣٢ (\*\*) ، ولكننا

<sup>(</sup> ه ) لقد بقيت صررة «عبادة الحمل به برغم كثير رمن الإصلاحات والأحداث و ورقمت في الأعوام ١٩٥١، ١٩٩١، ١٨٩٩ ، ١٨٩٩ ، ١٩٩١ . ١٩٩١ . ورقمت في الأعوام ١٩٥١، ١٩٩١ ، ١٩٩١ . ١٩٩١ . ولقد تفككت الأجزاء الرئيسية بوساطة جيش الثورة الفرنسية إلى باريس عام ١٧٩٤ ، ثم أعيدت عام ١٨١٦ . وبيع الحانبان ( من غير آدم وحواء ) إلى بائع صور فنية ( ١٨١٦ ) ، و فقات و اشتر اهما متحف برائين ( ١٨١١ ) ، وأعبدا إلى جنت بمماهدة فرساى ( ١٩١٩ ) ، و فقات الحموعة في الحرب المالمية الخانية إلى فرنسا حاية لها ، وأخذيت الألمان عام ١٩٤٢ ، وأخذيت عام ١٩٤٤ ، وأخذيت عام ١٩٤٤ ، ووساطة جيش عام ١٩٤٤ ، وساطة جيش المربكية .

<sup>( \* \* )</sup> وينسب إليه بغير تحقيق خس صور : ( نيويورك ) ، ومريمات الثلاثة عند القبر ( مجموعة فير هوتن فان بوتنجن ) وصورة صغيرة الدارا. في فرنكفورت ، وجانبان المح ( نيويورك ) تمثل الصلب والحاكة الأخيرة وفيه بوتشيان ؟ .

نستطيع أن نتتبع جان في حياة عاملة مزدهرة . فقد جمله فيليب الطيب حاجباً له ( وكان إذ ذاك منصباً له جلاله وسلطانه ) وأرسله إلى الخارج في سفارات وكأنه جوهرة من تاج برجنديا . وينسب إليه ما يقرب من أربع وعشرين صورة لا ترَّال باقية إلى الآن ، وتكاد تكون كل واحدة منها عملا فنياً كبيراً . وفي درسدنِ صورة للعذراء وطفلها ، وهي ُ تلي « عبـــادة الحمل » في إنتاج فان أيك ، وتمتدح بولين ﴿ الرَّجِلُ ذَا الرَّهُرَةُ ﴾ – وجه دميم غير متناسب إلى حد عجيب مع الزهرة الحميلة ، وفي حيازة مدينة ملبورن صورة العنراء وطفلها في بلدية إنس ﴿ وهي لا تكاد تتجاوز تسع بوصات في ست ، ومع ذلك نقلر قيمتها بخمس وعشرين ألف دولار ، وتكتنز بروجز صوة العذراء والكاهن بايل ــ وفيها العذراء رائعة من شعرها المنساب إلى هدبة ردائها المتنبي في روعة . والكاهن سمين أصلع طيب وهي من أعم صور الأشخاص في القرن الخامس عشر ، وتعرض لندن الزوجين حديثاً ، جيوفاني أو فلفن ومعه عروسه في قاعة داخلية يتلألأ بمرآة وشمعدان ، وحصلت مجموعة فريك في نيويورك ، حديثاً بثمن كبير لم يذكر ، على صورة للجذراء وطفلها زاهية الألوان ومعها القديسة بربارا وإليزابث ، وفي واشنطن صورة بشارة تمتـــاز بخدّاع يوهم بعمق. الفراغ وفخامة ثياب جبرائيل ، وهما يحولان البصر على مريم ، وفي حوزة. اللوفر صورة العذراء والحاجب رولان . وفها مشهد أنحاذ لهر تَــَتلوَّى عليه جسر يزدحم بالناس ومدينة ذات أبراج وحداثق مزدهرة ، وسلسلة تلال ترتفع مرحبة بالشمس . ونجد في هذه الصوركلها ، إلى جانب الألوان التي تستوعبها إصرارُ على تصوير الواهين كما كانوا يبدو للعين ، يحيث يتم. الوجه على الحياة التي عاشها صـــاحها ، والأفكار والأحاسيس التي. صاغت على مر السنين الملامح ، لتجعل منها ، اعترافاً يفصح عن الشخصية. ولقد طرحت جانباً في رسوم الأشخاص هذه الروح المثالية التي اتسمت بها



القرون القرون الوسطى ، وبدأت تظهر طبيعة حديثة ــ لعلهــا تعكس الاتجاه الدنيوى للطبقة الوسطى ــ بكل مقوماتها .

ولقد حصل فنانون كثيرون آخرون على الشهرة فى هذه البيئة وذلك العصر الحصيين أمثال: بروس وكريستوس وجائ دارت ووبرت كامين (أستاذ فليال) ونحن نحنى رؤوسنا لهم خاشعين ثم فواصل السير إلى تلميذ كاميين وهو روجر دى لا باستير. ولما أن بلغ روجر السابعة والعشرين من عمره، ذاع صيته، فى مسقط رأسه تورناى، فأحرز مرتين الدرجات الثلاث، أو قنانى النبيذ الثلاث، التى رصدها لجان فان إيك، ومهما يكن من شىء، فقد لبى الدعوة ليكون مصوراً رسمياً فى عبوكسل، ومن ثم جعل لاسمه الصيغة الفلمنكية روجيه فان درويدن. وفى عام ١٤٥٠ وكان قد بلغ الواحدة والحمسين، رحل إلى روما للاحتفال بعيده الخمسينى، ولبى المصورين الإيطالين، واحتفل به بوصفه أحد مشاهير العالم وربما كان تقدم التصوير بالزيت فى إيطاليا بتأثيره. ولما توفى عام ١٤٦٤ قى بوكسل، كان أشهر فنان فى أوربا بأسرها.

وبتى فنه فى آثار كثيرة . ولقد صور أيضاً فيليب الطيب ، ورولان – وزير فيليب لمدة أربعين سنة – وشارل الجسور وغيرهم من الشخصيات الباوزة . وتتسم و صورة سيدة ، بجال يفرق الوصف فى المتحف القومى بواشنطن – وهى تجسم المشاكسة والتقوى والتواضع والكبرياء . وكان روجر فى فن تصوير الأشخاص رومانسيا لا يبلغ شان جان فان ايك ، ولكنه أظهر فى صوره الدينية ، دقة وإحباساً مرهفاً ، وعمقاً فى الانفعال وهو ما يفتقر إليه فن جان فالقوى الواقعى ، وربما كانت الروح الإيطالية أوالفرنسية ، تتوسل فى التعبير بالشكل الفلمنكى ، وتبعث بذلك مهج القرون الوسطى .

ولقد سجل روجيه ، مثله في ذلك مثل الإيطاليين ، الأحداث الحيوية المثيرة ، في قصته مريم وابنها : فإن جبريل يعلن فتاة مفزعة أنها ستكون

أم الزُّب، والطفل في المزود ، وعبادة المجوس ، وصورة القديس لوقاً ح وفيها العذراء وهي ترعى طفلها ، وزيارة مرىم لاليزابث ، والأم تتأمل طفلها فى سعادة ، والحضور إلى الهيكل ، والصلب ، والنزول عن الصليب، والقيامة ، ويوم الحشر . وبلغ روجيه في هذا المشهد الأخبر أوجه ، في مجموعة لوحات لعلها صممت لتضارع « عبادة الحمل » ولكنها غير جديرة بذلك تماماً . ولقد صورت لرولان ، وهي الآن في المستشفى الفخم ، الذي أسسه الوزير العظيم في بوين . وفي اللوحة الحدارية الوسطى ، يجلس المسيح للمحاكمة ، وتغلب الرحمة عليه عما في صورة ميشلانجياو ، ويقف في كلا الحانبين الملائكة بملابسهم البيضاء الناصعة : يحماون وسائل عدابه وموته به ويظهر تحتهم ميكائيل رئيس الملائكة : يضع فى الميزان الحسنات والسيئات : وإلى اليسار تركع مرتم في خشوع وضراعة ، وفي أحد الحانين يجنو الأبرار في صلاة شكر ، وفي الحانب الآخر يقع الأشرار فزعين في الحجيم ، وهناك ثلاثية في أشورب تكاد تبلغ في شهرتها هذه الصورة وهي تصور الأسرار المقلسة. السبعة في مشاهد رمزية . وأراد روجيه ألا نتمثله ، مستغرقاً في وجد ديني ، فصور حسناء تغتسل ، وشابين يسترقان النظر إليها من خلال شق في الحائط ، بفضول تشريحي نهم لا يشيع أبدأ .

### ٤ - شارل الجسور : ١٤٦٥ - ١٤٧٧

تبخر هذا الفوران كله بفضل حدة مزاج شارل المهور ، الملقب خطأ بالحسور . وهو الذي صوره روجيه فان درويدن ، في صورة كونت شاروليه الفتى الحميل الحاد ذي الشعر الأسود ، الذي قاد جيوش أبيه ، في انتصارات دامية ، وعرك سلطان أبيه منتظراً وفاته . فني عام ١٤٦٥ أحش فيليب الطيب بنفاذ صبره ، فسلم إليه مقاليد الحكم ، وأشبع بذلك طموح الشاب ونشاطه . وأبي شارل تقسيم هوقيته إلى ولايات شمالية وأخرى جنوبية تتفرق مكاتآ

وتتعدد لغة ، وأبي فوق ذلك الولاء الإقطاعي الذي يدين به عن بعض هذه الولايات لملك فرنسا ، وعن بعضها الآخر لإمبراطور ألمانيا . وكان مشوقاً لتحقيق برجنديا العظمى ، مثل لوثارينجيا (لورين) في القرن التاسع ، لتكون مملكة وسطى بين ألمانيا وفرنسا ، سوحدة من الناحية الطبيعية ، ذات سيادة من الناحية السياسية . ولقد فكر أحياناً ، في أن وفيات بعض أو اياء العهود الذين يتداخلون في نسبه في اوقت المناسب ، قد تسامه العروش الفرنسية والإنجليزية والإمبراطورية ، وتسمو به إلى مصاف أرفع الشخصيات في التاريخ مكانة . ولقد نظم ، تحقيقاً لهذه الأحلام ، أحسن جيش عامل في أوربا ، وفرض على ولقد نظم ، تحقيقاً لهذه الأحلام ، أحسن جيش عامل في أوربا ، وفرض على رعاياه من الضرائب ما لا نظير له في الماضى ، وكيف نفسه لمكابدة كل عناء وتجربة ، ولم يمنح عقله وجسمه ، ولا أصدقاءه وأعداءه ، فترة من الراحة والسلام .

رمع ذلك : فقد فكر لويس الحاددى عشر ، فى برجنديا باعتبارها القطاعة من ملك فرنسا ، وحارب تابعه الغنى متفوقاً فى الخطط والدسائس .. فانضم شارل إلى النبلاء الفرنسين ضد لويس ، وغم مدناً أخرى، والعداوة الدائمة لملك عنيد . وفى هذا الصراع انتقضت دينان ولييج على برجنديا ، وأعلنا ولاء هما لفرنسا ، كتب بعض المتحمسين فى دينان Dinant ، على صورة معلقة لشارل ، إنه ابن سفاح لقسيس مستهتر . فهدم شارل أسوار المدينة بالمدافع ، وأباحها لجنوده ثلاثة أيام ينهبونها ، واسترق جميع رجالها ، وشرد كل نسائها وأطفالها ، وأحرق جميع مبانها حتى أصبخت أثراً بعد عين ، وألتى بنها نمائة من الثائرين مقيدة أيديهم وأرجلهم من خلاف فى عين ، وألتى بنها نمائة من الثائرين مقيدة أيديهم وأرجلهم من خلاف فى شهر الوز ( ١٤٦٦ ) ومات فيايب فى شهر يونيو التالى ، وأصبح كونت شاروليه ، شارل الحسور . فأعاد الحرب مع لويس ، وأجبر ليبج التى ثارت مراراً عمال المدينة المتضورون جوعاً ، جميع ما يمتلكون ثمناً لحياتهم . . فرفض العرض ، المدينة المتضورون جوعاً ، جميع ما يمتلكون ثمناً لحياتهم . . فرفض العرض ،

وأباح المدينة ، ولم ينج من النهب بيت أوكنيسة ، وانتزعت كؤوس القربان من أيدى القساوسة وهم يقومون بالصلاة ، وأغرق جميع الأسرى الذين عجزوا عن دفع الدية الباهظة ( ١٤٦٨ ) .

والعالم ، وإن تردى ، طويلا في أعمال العنف ، لا يستطيع أن يغتفر لشارل تحسوته ، وخروجه على تقاليد الإقطاع في حبس مليكه وإذلاله . فلما غزا جلمولاند ، وحصل على الألزاس ، وتقدم بخطى إمبراطور ليتدخل في كولونيا ومحاصرة نيس Neuss . بادر حميع جبرانه إلى الوقوف في وجهه . وأسخط بيتر فان هاجنباك ، الدَّى عينه وإليَّا على الألزاس ، الناس لفظاظته وجوره وقسوته ، فشنقوه ، وأعلن الاتحاد السويسرى محاربة شارل إلى الموت ( ١٤٧٤ ) ذلك لأن التجار السويسريين كانوا من ضحايا بيتر ، والذهب الفرنسي كان يوزع من الناحية العسكرية في سويسرا ، والولايات السويسرية ، كانت تحس بأن اتساع سلطان شارل خطر مهدد حريتها . فترك شارل نيس ، واتجه ناحية الجنوب ، فغزا اللورين ــ موحلهً لأول مرة طرفى وقيته ــ وسير جيشه عبر جورا ، إلى فود . وكان السويسريون أشجع الجنود في عصرهم ، فهزموا شارل بالقرب من جرانسن Granson ، ثم دحروه يالقرب من مورات ( ١٤٧٦ ) وهكذا اكتُسح العرجنديون ، وبلغ الحزن بشارل أنَّ أشرف على الجنون. فاغتنمت اللورين الفرصة وانتقضت عليه ، وأرسل السويسريون الرجال وبعث لويس اللهب لمعاونة الثورة ، وألف شارل جيشاً جديداً ، وحارب الحلفاء بالقرب من نانس ، وهزم في المعركة ولتي الجوت ( ١٤٧٧ ) . وفي الغداء التهمت الغيلان قطعاً من لحمه العارى ، ووجد غارقاً إلى النصف في مستنقع ، ووجهه متجمد ملتصتي بالجليد . وكان فى الأربعة والأربعين من عمره . وهكلنا اندمجت برجنديا في فرنسا

# ه ـ الفن في الأراضي الواطئة ١٤٦٥ ـ ١٥١٥

اضمحات فلانلوز الجنوبية فترة من الزمن بعد فيليب الطيب ، ودفعت الاضطرابات السياسية بكثير من النساجين إلى إنجلترا ، وكانت صناعة النسيج البريطانية النامية تحصل على تجارتها ومواردها الخامة من المدن الفلمنكية ، وما إن جاء عام ١٩٥٠ ، حتى كان النسيج الإنجليزى يزحم أسواق فلانلوز نفسها . وازدهرت بروكسل وميشلن ، وفالنسين بالتفوق في صناعة الشرائط والسجاجيد والفرش والحلي ، ونامور بفضل صناعة الجلود ، ولوفان بفضل جامعتها وجعتها . وحوالي عام ١٤٨٠ ، بدأت القناة التي تصل بروجس بالبحر توسب الطمى في مجراها ، وبذلت جهود جبارة لتطهيرها ، وقضت الرمال والرياح على هذه الجهود ، ولم تعد السفن التي تمخر عباب البحر ، تستطيع والرياح على هذه الجهود ، ولم تعد السفن التي تمخر عباب البحر ، تستطيع الوصول إلى بروجس بعد عام ١٤٦٤ . وسرعان ما هجر تجارها ، ثم صناعها المدينة إلى أنتورب ، التي كانت السفن ذوات الغاطس الكبير ، تدخلها هن طريق مصب نهر شلد . وعقدت أنتورب اتفاقيات مع المصلوين الإنجليز ، وشاركت كاليه في تجارة إنجلترا مع القارة الأوربية .

ولقد بقيت الحياة في هولندة بفضل السدود ، التي ينبغي أن يعاد بناؤها مراراً ، وقد تنهار في أي وقت ، ولقد اختل بعضها عام ١٤٧٠ فأغرق عشرين ألفاً من السكان . وكانت الصناعة الرئيسية الوحيدة هي صيد سمك الرنجة وتجفيفها . وأخرجت هولندة كثيرين من أشهز المصورين في ذلك العصر الولكنها كانت أفقر من أن تحتفظ بهم ، فهاجروا جميعاً إلى فلانلوز ما علما جبر تجن الذي شرب نخب سنت جانز .

وهناك ، حتى فى المدن الآفلة ، كان الأغنياء من نواب المقاطعات يرتلون الملابس الفاخرة ، ويسكنون بيوتاً من الآجر المتين بها أساس فخم – علقوا

على جدرانها حوراً على النسيج من أراس وبروكسل ، وزودوها بآنية متلألئة من النحاس الأصفر من دينان . وشيدوا كنائس رائعة مثل كنيسة نوتردام دى سالبون فى بروكسل ، وكنيسة سانت جاك فى أنتورب ، وأقاموا برج واجهة كاتدرائية أنتورب حجراً حجراً ، وبدأوا فى تشييد قاعة البلدية العظيمة فى جنت . وأمدوا المصورين بالمال ، وجلسوا أمامهم لتصوير أشخاصهم ، وتقربوا إلى السموات بفن يقوم على الندور ، وسمحوا لنسائهم بقراءة الكتب . وربما كانت نزعتهم الدنيوية ، هى التى حفزت فن التصوير الفلمنكى ، فى الفترة الثانية من ازدهاره ، إلى التركيز على الواقعية والمناظر الطبيعية حتى فى الصور الدينية ، والبحث عن موضوعات جديدة فى الدور والحقول ،

واستهل ديرك بوتس الاتجاه الواقعي بمبالغات طبيعية عند أصحاب البدع . ولقد جاء إلى بروكسل من مسقط رأسه هارلم ، و درس هناك على يد روجيه فان درويدن ، وأقام في لوفين ، وصور لكنيسة سانت بير مجموعة لوحات جدارية هي « العشاء الرباني الأخير » ، ومعها لوحة حائطية موضوعها حيد الفصح في أسرة يهودية — ويبدو أنها توحي بأن العشاء الرباني الأخير ، كان احتفالا بعشرة يهودية سدّيّة ، يقوم بها يهود لا يزالون مؤمنين بالمهودية . وصور للكنيسة ذاتها « استشهاد القديس إير ازس » تصويراً حرفياً مذهلا ؛ جلاذان يديران دولاباً ، يخرج ببطء ، أمعاء القديس المتجرد من التياب . وفي « استشهاد القديس هيبوليتوس ، أربعة جياد تساق في أربع التياب . وفي « استشهاد القديس هيبوليتوس ، أربعة جياد تساق في أربع الجاهات تنفصل ذراعي الفريسة ورجلها . وفي « قطع رأس الفارس البرىء » نجد فارساً الهمته إمر اطورة فاشلة في حبه انتقاماً منه ، بأنه حاول هتك عرضها ، فأمرت بقطع رأسه ، وفيها انبطحت الحثة الدامية على الأرض ، عرضها ، فأمرت بقطع رأسه ، وفيها انبطحت الحثة الدامية على الأرض ، واطمأن الرأس المنفصل في حجر الأرملة ، وكان بوتس يتفادى عنفه ، في الغالب ، بإظهار الطمأنينة الراضية عند المحتضر أو الميت وفي هذه الصور

ألوان حية ، ونجد بين حين وآخر منظراً طبيعياً حسناً أو رسماً منظوراً ، بيد أن رسومها المتقنة وشخوصها الحامدة والوجوه التي لاحياة فيها ، توحى بأن الزمن ليس حكيماً في انتقائه على الدوام .

وقد یکون هوجوفان درجوز ، أخذ نسبته من جوز فی زیلندة ، وهو شاهلاً آخر على عبقرية هولندة الحصية الآفلة . وفي عام ١٤٦٧ سمح له بأذ ينضم إلى نقابة المصورين في جنت . وكان ذلك إرهاصاً بشهرة التصوير الفلمنكى ، حتى إن تاجراً إيطالياً في فلاندوز ، وقع اختياره عليه ، لكي يصور ثلاثية كبيرة لمستشنى سانتا ماريا نيوفا في مدينة فلورنسا التي كانت تعج بالفنانين . وانتخب هوجو لموضوعه هذه العبارة « إن من حلته قد عبدته . . وصورة العذراء بالحجم الطبيعي ، يغمرها الحشوع ، وهي من الروعة بمكان، وإلى اليسار راع يتنبأ بروعة رفائيل وتيتيان، ويعد المنظر الطبيعي الشتوي ، عملا جديداً ، من ناحية الحب المحلص للطبيعة . وأن ما اتسم به فان دُوجوز من الواقعية العاتية ، والأداء الأصيل ، والرسم الدقيق والتحديد المضبوط للشخصية ، قد وضعه على قمة المدرسة الفلمنكية في الربع الثالث من القرن الحامس عشر . ولقد دخل أحسد الأديرة بالقرب من يروكسل ( حوالي ١٤٧٥ ) ، أما ليجد مزيداً من الهدوء يعينه علي العمل ، وأما ليتخلص من المخاوف الدينية التي اعترته . وهناك واصل التصوير وأمعن في تعاطى الحمر ، (كما يقول راهب زميل له) . واستولت عليه فكرة ، إن الله قد كتب عليه اللعنة الأبدية ، فأظلمت حياته ودفعته إلى الجنون .

ويخبرنا فسباسيانو دا بستيش ، أن الدوق فيديريجو صاحب أوربينو Urbino ؛ قد أرسل حوالى عام ١٤٦٨ ، إلى فلاندرز يطلب مصوراً ، يزين غرفة مكتبه ، لأنه « لا يعرف أحداً فى إيطاليا ، يفهم كيف يصوو بالألوان الزيتية » . فلبى فان فاسنهوف الدعوة ، وهو صديق فان درجوز ،

وأقام فى أربينو ، وعرف منذ ذاك باسم جوستس فان جنت . فصور للدوق العالم ثمانى وعشرين صررة لطائفة من الفلاسفة كما صور لفريق من الإخوان الرهبان فى أربينو مذبحاً « تناول الأسرار المقدسة » . ومع أن هذه الآثار فلمنكية الأسلوب إلا أنها تسجل تأثيراً متبادلا بين فلاندوز وليطاليا ، فقد تأثر المصورون الإيطاليون بالفن الفلمنكي فى الإقبال المتزايد على استعال الزيت والنزعة إلى الواقعية ، كما تسربت المثالية والحرفية الإيطالية فى الفن الفلمنكي :

ونمن نجد أن هانز مملنج، وإن كنا لم نعثر على خبر يفيد زيارته إيطاليا ، قد أدخل فى تصويره رشاقة ورقة ، لعله اكتسبها من مصورى كولونيا ، أو من روجيه فان درويدن ، أو لعل هذا التأثير قد جاءه من البندقية وعلى طول الرين إلى مينز . ولقد ولد بالقرب من مينز ، ووبما اكتسب نسبته من مسقط رأسه مرملنجن ، ثم رجل من ألمانيا إلى فلاندرز ويروجس حوالى عام ١٤٦٥ . وهناك ، وبعد ثلاث سنوات ، طلب إليه سير جون دن ، وهو زائر إنجليزى ، أن يصور له « العلواء على العرش » . فكانت صورة تقليدية فى المنهج والآراء . ولكنها تظهر فى الوقت نفسه اقتداره الحرف ، ورهافة فى المنهج والآراء . ولكنها تظهر فى الوقت نفسه اقتداره الحرف ، ورهافة خلمنكية والقديس يوحنا المعمدان ، فى واقعة فلمنكية والقديس يوحنا المعمدان ، فى واقعة فلمنكية والقديس يوحنا الإنجيل فى مثالية ملائكية ؛ وكشفت الفردية النامية فى الفن ، من نفسها فى صورة « مملنج » وهو يختلس النظر متلفتاً حول عمود .

وكان مملنج يشبه بروجينو ، الذي جاء بعده بقرن من الزمان في رسمه مثات الصور للعنبراء ، في رقة الأمهات وسكينة الأبرار وهذه الصور معلقة على جلىران المتاحف ، تراها العين أينا اتجهت في برلين وميونخ وفينا وفلورنسة ولشبونة وملديد ، وباريس ولندن ونيويورك ووشنطن وكليفلند وشيكاغو . وتوجد اثنتان من أحسن هذه الصور بمستشفي ساتت جون في بروجس ، ونجد أن مريم تسيطر على صورة « زواج القديسة كاترين الصوفي » ، حيث تبلو

الفخامة فى كل شخصية ، وهى تتصدر مرة أخرى و صورة عبادة الطفل ، ويلفت النظر فيها المجوسى — وهو شخصية تشبه جوته المستشار الحاص — وفى صورة رحبة الأفق فى ميونخ ، رسم مملنج جميع الأحلمات الرئيسية فى حياة المسيح الملونة . وسرد فى صورة أخرى بتورينو و قصة ، الآلام و وعرض فيها أخلاطاً من الرجال والنساء ، حتى إن و بروجل ، وجد عناء فى التنوق عليه فى كثرة العدد . وصور من أجل صندوق أرغن فى دير بمدينة ناحيرة بأسبانيا ، ثلاثية للسيد المسيح تحيط به الملائكة ، تضارع صورة و الملاك الموسيق ، للرسام ميلوزد دافورلى التى رسمت قبل ذلك بأعوام ، ولم ير متحف أنتورب أنه مغبون عند ما دفع مائتين وأربعين ألف فرنك ثمناً لهذه الصورة عام ١٨٩٦ . مرضوعها ، ويوم الحساب ، يرسم صورة متعددة الأجزاء لمذبح مرضوعها ، ويوم الحساب ، يرسم صورة متعددة الأجزاء لمذبح مرضوعها ، ويوم الحساب ، مبحرة إلى إيطاليا ، ولكن ربانا هانسياتيا استولى على السفينة ، فاحتفظ ليفسه بما كان فيها من أموال وترك الصورة تذهب إلى كنيسة العذواء في دنزج .

ولقد صور مملنج في هذه الآثار الرئيسية وفي اللوحات الحاصة بالأفراد ، بعض الرسوم الرائعة للأشخاص : مارتن فان نيو ومنيوف و « امرأة » \_ في مظهر فخم تحت قبعها العالية وفي أصابعها خواتم كثيرة – وكلا الصورتين في إحلى مستشفيات بروجس ، وصورة « شاب » في معرض لندن الصور ، و « عجوز » في نيويورك ، وحامل السهم في وشنطن . وهي لا تبلغ الإلهام والعمق اللذين اتسم بهما فن تيتيان أو رفائيل أوهولين ، ولكنها تبلغ السطوح البسيطة بحلق صناع . أما الصور العادية غير الأسسية مثل آدم وحواء ، وأم سليان في الحام فلا تفتن الناظرين .

وزين مملنج في ختام حياته العملية تقريباً ، ضريحاً قوطياً ، في مستشنى پروجس ، وقد صمم لكي يستقبل ، آثار القديس أورسولا . فقص في ثاني لوحات حائطية ، كيف أن السيدة الورعة ، خطيبة الأمير كونوں ، أجلت زواجها حتى تجمع إلى روما ، وكيف أبحرت ، مع أحد عشر ألف عذراء ، في مهر الرين إلى بازل ، وقادتهن في رحلة فوق جبال الألب ، واعتصمت ببركات البابا وكيف أن هؤلاء الـ ١١,٠٠١ قد استشهدن على يد الهون في كلونيا . وبعد ذلك بتسع سنوات ( ١٤٨٨) ، قص كارياكشيو في صورة ، هذه القصة الرائعة المستحيلة في آن واحد ، برسم أدق ، وألوان أزهى ، وذلك لمدرسة القديس أرسولا في البندقية .

وليس من الإنصاف لمملنج ولا لأى مصور آخر ، أن ننظر إلى صوره ، نظرة كلية ، فكل واحدة مها لزمان ومكان معينين ومهما تحمل خصيصته الغنائية . ونحن إذا نظرنا إليها نظرة عريضة فسنجد لتونا حدوده — ضيقة في الأفق والأسلوب ورتابة شخوصه ، حتى رسومه المتواضعة للعذراء بما فيها من شعر ذهبي مرسل ، والسطح عبب أو صادق ، ويضيء بألوان لامعة ، ولكن الريشة قلما تنفذ إلى أعماق النفس تحت هذا السطح ، إلى سر العزلة ، والدهشة ، والطموح والهموم . وصور النساء عند مملنج لاحياة فهن ، وكلما جردهن عن ثيابين ، فإننا نصاب بالحزن ، عندما نجد أن كل واحدة منهن عبارة عن معدة كبيرة وصدر رقيق . وربما كان الطابع الغالب في تلك الشئون مختلفاً عما هو عليه الآن ، بل أن رغباتنا قد تلقنا المبادئ . ومع ذلك فيجب أن نعترف أن مملنج عندما مات ( ١٤٩٥ ) ، المبادئ . ومع ذلك فيجب أن نعترف أن مملنج عندما مات ( ١٤٩٠ ) ، كان زعيم مصورى شمالى جبال الألب بإجماع أوليائه ومنافسيه . فإن أحس فنانون آخرون بأخطائهم . فإنهم لا يستطيعون أن يبلغوا مبلغه في رقة الأسلوب وصفاء إحساسه وروعة تلوينه . ولقد ظل تأثيره عظيا قرناً كاملا على المدرسة الفلمنكية .

وواصل جيرار ديفيد مذهبه . فلقد جاء إلى بروجس من هولنده حوالى عام ١٤٨٣ ، وفتنته رقة مملنج الغنائية ، وصوره عن العدراء تكاد تماثل



صور مملنج، ولعلمها اقتسما فيا بينهما نموذجاً يصدران عنه . وهى فى بعض الأحيان كما فى صورة « الراحة أثناء الفرار إلى مصر ، ( وشنطن ) ، فإنه يتساوي مع مملنج فى إظهار وصيانة جمال العذراء ، وتفوق عليه فى تحديد رسم الطفل . وتحول فى كهولته إلى التجارة ورحل إلى أنتورب ، وبه انتهت مدرسة بروجس ، بينا بدأت مدرسة أنتورب على يد كونتن ماسيس .

وكان ماسيس ، ابن حداد في لوفان واستقبل في نقابة سانت لوك للمصورين بأنتورب عام ١٤٩١ ، بالغاً من العمر خسة وعشرين عاماً . ومن العسم مع ذلك ، أن يوافق سانت لوقا على صورة « مأدبة همرود » حيث كان هيرود يأسر, محز بسكين رأس المعمدان المفصول عن جسده ، أم على « دفن المسيح » حيث كان يوسف الأريماش ، يندف لطع الدم عن شعر الحثة التي لا دم فيها . وتزوج ماسيس مرتين ، ودفن سبعة أطفال ، فكانت له صلابة في نسج لوحاته ، وحموضة في زيوته . وبذلك استطاع أن يصور فاجرة أرادت أن تخدع مرابيا عن نقوده ، وأظهر في حالة نفسية أهدأ ، ضرفياً يعد ذهبه ، بينا تنظر زوجته إليه نظرة يختلطفها التقدير بالغرة ، أما صور ماسيس للعذراء فهي أكثر إنسانية من صور مملنج ، إحداها ( في برلن ) تقبل وتداعب طفلها كأى أم ، وألوان ملابسها التي تتراوح بن الزرقة الناصعة والأرجوانية والحمرة تبرز جمالها . ولما تحول إلى فن تصوير الأشخاص ، فإننا نجده ينفذ في ملامح الوجه إلى الشخصية وكان بذلك أكثر توفيقاً من مملنج ، كما في الصورة الرائعة « دراسة من أجل صورة شخص » في متحف جاكمار أندريه في باريس ، ولقد لجأ إليه بيستر جيلليس Gillis ( ١٥١٧ ) عندما أراد أن يرسل إلى توماس مور ، صورة صادقة لشخصه وأخرى لأرازمس . وأحسن ماسيس مع تصوير جيليس ، ولكن صورته الأرازمس كانت سيئة الطالع ، إذ أعقبتها الصورة التي رسمها هلبن .

ولما ذهب د دورد ، ( ۱۵۲۰ ) وهلبين (۱۵۲۲ ) إلى أنتورب قدما إلى ماسيس أسمى أيات الإجلال باعتباره عميد الفن الفلمنكى .

ومع ذلك فقد ظهر في الوقت نفسه في برابانت ، أكثر الفنانين أصالة وعبثاً في التاريخ الفلمنكي . ونحن نجذ في آثار ماسيس – كما في الغوغاء بنظراتهم الشذراء في « إظهار المسيح للناس » ( مدريد ) أو الوجوه اللميمة في صورة ﴿ عبادة المحوس ﴾ ( نيويورك ) ــ الوجوه الشوهاء القاسية كالتي صورها ليوناردو في عبثه الساخر بقلمه . ووفق هيرونيمس بوش في استغلال هذه الأضاحيك . ولقد ولد ، وأنفق الشطر الأكبر من حياته في بو ـ ل ـ ديك ( في شمال برابانت ، وهي الآن هولنده الجنوبية ) ، وأصبح يعرف بصفتها الفلمنكية ( هير توجنبوش ) واختصر أخبراً إلى بوش . وظل يصور الموضوعات الدينية المألوفة فترة من الزمان ، واقترب في بعضها كما هو الحال في ( عبادة المجوس في مدريد ) من العادية . ولكن إحساسه بَالْصْحَكُ أَخَذَ يُسْيَطُرُ عَلَى خَيَالُهُ وَفَنْهُ . وَلَعْلَهُ ارْتَاعَ فِي طَفُولَتُهُ مَنْ حَكَايَات القرون الوسطى عن العفاريت والأشباح ، وعن الشياطين تخرج من وراء كل صخرة ، أو تبرز من كل شجرة ، وأضحى الآن يستطيع أن يرسم هذه المردة رسماً كاريكاتوريا ، في هجاء يشني نفسه منها . ويبعدها عن عقله بالضحك منها . وأنكر بحساسية الفنان وصات الإنسانية ــ الشاذ أو الدميم أو المشوه ــ والتقطهم في مزيج هستيري من الغضب والسرور . عِل إنه في المشاهد الرعوية كما في صورة ( المولد ) ( كلونيا ) ، فإنه يجعل الصدارة لأنف بقرة ، وفي (عبادة المحوس) (نيويورك) يختلس الفلاحون النظر من النوافذ ومن الطرقات المسقوفة تحت القناطر ، إلى العذراء وطفلها . ومع ذلك فقد رسم في هذه الصورة الأخيرة بحذق يبلغ حد الكمال ، صورة جليلة للقديس بطرس ، وملكا زنجيا ، يضع وقاره المهيب سائر الشخوص تمتضاءل . ولما كان بوش قد بدأ بقصة المسيح ، فقد أظلم صوره بوجوه بهيمية وعيون وحشية ، متوحشة ، وأنوف ضخام وشفاه ممطوطة سمجة نهمة . ولما تحول إلى قصص القديسين ، فقد أظهر القديس يوحنا الإنحيل فى صورة رقيقة إلى حد عجيب ، فى مهاد غير عادى من المشاهد الطبيعية بين جزر وبحر ، بيد أنه وضع فى أحد الأركان شيطانا بيتأمل – له قلنسوة قسيس وذنب فار وأرجل حشرة – وينتظر فى صبر أن يرث الأرض – وفى صورة وإغراء القديس أنطونى » أحاط الناسك المتوحد اليائس ، بفاجرات مبتهجات وتخيلات سحرية » – قزم غرست رجلاه فى كتفيه وطائر له ساقا ماعز وقرد له أرجل بقرة وفأر تتخطاه عليه ساحرة ومنشد متجول يضع على وقرد له أرجل بقرة وفأر تتخطاه عليه ساحرة ومنشد متجول يضع على وجعل منها عالماً قائماً برأسه .

كان أبعد ما يكون عن الواقعية . ولكنه كان ينقل بين حين وحين مشهداً من الحياة ، كما في و الابن السفيه » ، إلا أنه بالغ هنا في إظهار الدمامة والفقر والحوف . وليست صورته و ركبة اللريس » نسمة في أوائل الربيع ، ولكنها تصوير مرير لعبارة و كل الحشائش لحم » وكل شيء مثالى فوق الحمل : شاب يعزف الموسيق لفتاة تغنى ، وخلفهما عشيقان يتبادلان القبلات وملاك يجثو على ركبتيه ، وفوقهما يرفرف و المسيح » في السحاب . بيد أنه يصور على الأرض قاتلا ، يطعن عدوه المترنح ، وقوادة تغوى فتاة على الفجور ، ودجالا يبيع الدواء لكل داء وقسيساً بديناً يتسلم النذور من الراهبات ، وعجلات العربة تدهس بعض لحتفلين غير المكترثين . وإلى اليمين ، فريق من الشياطين ، تعاونهم قردة ، يسحبون الأشرار إلى الجحيم . ولقد على فيليب الثاني ملك أسبانيا الذي غلبت الكابة عليه هذه القطعة الفئية في الاسكوريال . ووضع بالقرب منها ، زميلة لها هي و مباهج الدنيا » . وفيها نرى غديراً ، يغتسل فيه العرايا من الرجال والنساء ، وحوله موكب وأكب من العرايا على متون حيوانات نصفها طبيعي ونصفها الآخر من واكب من العرايا على متون حيوانات نصفها طبيعي ونصفها الآخر من

تهاويل الحيال ، ويبرز الشوك والحسك من كل جانب فى الصورة ، وفى مقدمتها ، عريانان يتعانقان فى رقصة فالس ، بينا يحدق إليهما طائر ضخم فى نشوة فلسفية . ويظهر قطاع منها خلق حواء لتكون أصل جميع الشرور ، ويظهر قطاع آخر تعذيب الأشرار . وهى معجزة فى الإبداع والحذق فى الرسم والحيال المريض — وتمثل بوش خير تمثيل .

وقد يتساءل البعض : هل وجد ، حتى فى فجر التجديد الحديث ، ملايين المسيحين البسطاء الانفعالين ، المصابين بكابوس مثل هذا ؟ وهل كان بوش واحداً من هؤلاء ؟ من العسير أن نقول ذلك ، فنحن نرى فى صورة له تمثله فى مكتبة أراس ، وقد بدأ فى الشيخوخة ، تام القوة العقلية والحدة البصرية ، كان رجلا حصيفاً ، تجاوز غضبه الهجاء ، واستطاع أن ينظر إلى الحياة بمرح امرئ سرعان ما يخرج من الحلبة . ولم يكن من الممكن أن يصور هذه الأخيلة الحاذقة ، إذا ظلت مستولية عليه . لقد تغلب عليها ، وهو أدنى إلى الغضب منه إلى السرور ، لأن الإنسانية احتضنها على الدوام . ومما يؤكد أن معاصريه استمتعوا بآثاره ، على أنها مرح تصويرى ، أكثر منها مفازع دينية ، رواج صوره المنقولة بالحفر والمطبوعة ، وجاء أكثر منها مفازع دينية ، رواج صوره المنقولة بالحفر والمطبوعة ، ويحول أولئك الغيلان إلى حشد مرح سلم ، وبعد ذلك بأربعة قرون عكس الفنانون العصابيون ، أمراض عصرهم العصبية ، بتصوير أخيلة ساخرة تعبق ، معبودهم بوشى .

ويختم هذا الفصل فى تاريخ التصوير الفلمنكى بظهور شخصية ، أدخل فى المنهج التقليدى . ولقد ولد صاحب هذه الشخصية فى « موبيج » ، ومنها أخذ نسبته « مابوس » ، واسمه « جان جوساير » ولقد رحل إلى أنتورب عام ١٥٠٣ ، ومن المحتمل أن يكون ذاك ، بعد أن ثقف الفن على يد دافيد فى بروجس . ودعى عام ١٥٠٧ إلى بلاط الدوق فيليب البرجندى وهو دافيد فى بروجس . ودعى عام ١٥٠٧ إلى بلاط الدوق فيليب البرجندى وهو

أحد ثمرات عشق فيليب الطيب ، وصحب جان الدوق إلى إيطاليا ، وعاد بشيء من الصقل أضيف إلى ريشته ، وشوق إلى تصوير العاريات والأساطير الوثنية ، ونحن نجد في صورته « آدم وحواء » أنه جعل الجسم العارى جذاباً لأول مرة في الفن الفلمنكي. وفي صورتيه مزىم والطفل والملائكة والقديس لوقا يرسم العذراء ، أصداء لما في إيطاليا من أطفال سمان ومهاد معارية تتسم بطابع عصر الهضة ، وقد يرجع الفضل إلى إيطالياً ، فما نراه في صورة « العذاب في الحديقة » من العرض الرائق لضوء القمر . ولكن قوة « جوساير » تركزت في فن تصوير الأشخاص . ولم يصدر عن مصور فلمنكي ، منا « جان كاروندليه » في متحف اللوڤر ، ففها يركز الفنان على الوجه واليدين ، ويكشف عن الغني الموروث، ويميط اللثام عن الإداري الذي لا يتزعزع، المهموم بأعباء السلطة ، وعلى يد ماسيس انتهى الرعيل الأول في التصوير الفلمنكي وهو الذي بلغ حد الكمال في الصور التي أبدعتها مدرسة « فان إيك » . وقبس جوساير من إيطاليا ، تلك التجديدات الحرفية ، والأناقة في الزخوف ، والرشاقة في الخطوط ، والحذق في إظهار الجلي والقاتم على السواء ، وتصوير الأشخاص ، وهي السات التي نجدها في القرن السادس عشر ( إذا استثنينا بروجل ) تحول التصوير الفلمنكي، عن براعته وعبقريته في حدود وطنه وتتركه ثابتاً فى تفوقه ، حتى بلغ أوجه على يد روبنز وفان ديك .

ولم ينجب شارل الجسور ابنا ، ولكن ابنته مارى كانت مخطوبة إلى مكسيمليان صاحب النمسا ، أملا أن يحمى آل هبسبرج برجنديا من فرنسا . ومع ذلك عندما ضم لويس الحادى عشر الدوقية فرت مارى إلى جنت حيث دفعت النمن لتكون الملكة الدستورية بموافقة فلاندرز وبرابانت وهانو وهولنده ، وهو توقيعها على «قرار امتياز جروت» (فبراير ١٤٨٨) ، الذي ناشدها أن لا تتزوج ، وألا تفرض ضريبة أو تعلن حرباً ، إلا بموافقة

(المقاطعات) أو مجالس الأقاليم الموقعة على القرار. وبهذا المرسوم وغيره من المراسيم الصادرة بعد ذلك ، بما فيها المدونة السعيدة كما أطلقت برابانت على تصريحها الحاص بحريتها المحلية ، بدأت الأراضي المنخفضة قرنا طويلا من الصراع في سبيل الاستقلال . ولكن زواج ماري من مكسميليان (أغسطس 18۷۷) جاء بآل هبسبرج الأقوياء إلى الأراضي الواطئة » حتى إذا توفيت ملري ( ١٤٨٧) أصبح مكسميليان نائباً عن الملك . ولما انتخب مكسميليان فائباً عن الملك في الأراضي المنخفضة إلى ابنه فيليب . ولما مات فيليب ( ١٤٠٦) عينت أخته ، مارجريت أميرة النمسا ، فيليب ، وهو شارل حاكمة عامة بوساطة الإمبراطور . ولما أعلن أن ابن فيليب ، وهو شارل الحامس المقبل ، قد بلغ سن الملك ( ١٥٠٥) ببلوغه الحامسة عشرة ، أصبحت الأراضي المنخفضة جزءا من الإمبراطورية الهبسبرجية الشاسعة ، في ظل واحد من أكثر الحكام دهاء وطموحاً في التاريخ . ولهذا قصة .

# الفصل اليابع أوربا الوسطى -1871 - 1871

# ١ ــ الأرض والعمل

ما دام الإنسان يعيش تحت رحمة الجغرافية الطبيعية ، فقد كتب عليه أن ينقسم بوساطة الحبال والأنهار والبحار ، إلى جماعات تنطور في شبه عزلة ، مختلف لغاتها وشرائعها ، وملامحها التي تتحكم فيها الظروف المناخية وعاداتها وأزياؤها . ودفع الافتقار إلى الأمن الإنسان إلى الشك فى الغريب ، فأصبح يكره ويختصم الملامح الأجنبية المسهجنة ، وطرائق العيش للجماعات الأخرى غير جماعته . وهذا التنوع الأخاذ في الأرض ــ من جبال وأودية وأزقة بحرية ومضايق ، وخلجان وغدران ــ الذي يجعل أوربا منظراً جامعا لمباهج شتى ، قد مزق ، سكان قارة صغيرة إلى عشرات من الأقوام ، يجترون خلافاتهم ، ويحبسون أنفسهم في تراث أحقادهم . وهناك فتنة في هذا الحليط من النشأة المختلفة ويستطيع المرء أن يطلب الغوث لعالم من الناس ، محصور في أساطير بذاتها وأزياء بأعيانها . ومع ذلك ، فإن فوق هذه الحلافات وتحتها . . الحلافات في الزي والعادة والعقيدة واللغة ، فقد فرضت الطبيعة والحاجة على الإنسان ، وحدة اقتصادية وارتباطا ، يزداد وضوحهما وسلطانهما كلما حطم الاختراع والمعرفة الحدود . وتستطيع العين المنصفة الشاملة أن ترى ، من النرويج إلى صقلية ومن روسيا إلى أسانيا ، الناس لا يختلفون كثيراً في الزي واللغة ، وإنما تراهم مشغولين في مهن مباثلة ومصبوبين في قوالب أخلاقية متشابه ، كالفلاحة والتعدين ونسج الملابس

وبناء المنازل والهياكل والمدارس ، وتربية الناشئين والتجارة بالفائض عن حاجتهم ويشكلون النظام الاجتماعي باعتباره أقوى وسيلة للدفاع والبقاء . وسنتأمل لحظة أوربا الوسطى باعتبارها وحدة على هذا الأساس .

فقد كان الشغل الشاغل للإنسان في اسكنديناوه ، أن يقهر البرد ، وفي هولنده أن يتغلب على البحر ، وفي ألمانيا الغابات وفي النمسا الجبال ، وتوقف مصير الزراعة وهي أساس الحياة على مدى الانتصارات . وما إن جاء عام ١٣٠٠ حتى كانت دورات المحاصيل قد أصبحت عامة في أوربا مضاعفة غلة الأرض . ولكن نصف سكان أوربا الوسطى بين عامي ١٣٤٧ ، ١٣٨١ ، قد هلكوا بالطاعون ، فعطل موت الفلس خصوبة الأرض . ولقد فقدت ستراسبورج في عام واحسد ١٤٠٠٠، أنسمة وكراكا و ٢٠٠٠٠ وبرسلو ستراسبورج في عام واحسد من ١٤٠٠ نسمة وكراكا و ٢٠٠٠٠ وواصل الناس وحرثها لقديمة معتمدين على صبر الحيوان الأعجم ، في حفر الأرص وحرثها . وتوسعت السويد وألمانيا في استخراج الحديد والنحاس ، كما كان الفحم يستخرج من آخن و در تمند والزنك من سكسويناه والقصدير من هارز والفضة من السويد والبترول والذهب من كارنثيا وترانسلفانيا

وعمل هذا الفيض من المعادن على تغذية الصناعة النامية التى غدت بدورها تجارة رائجة . وكانت ألمانيا إماماً فى التعديل فأصبحت بطبيعة الحال ، وائدة فى علم المعادن . وظهرت أفران صهر المعادن هناك فى القرن الرابع عشر ، فغير تشغيل المعدن بمساعدة المطرقة المائية والطاحونة الدوارة وغدت نورمبرج ، عاصمة تجار الحديد واشتهرت بموقعها وأجراسها . وجعلت التجارة والصناعة نورمبرج واجزبرج ومنيز وسبير وكلونيا ، مدناً ذوات حكومة مستقلة تقريباً . وبوأت أنهار الرين ومين ولش والدانوب ، مدن ألمانيا الحنوبية ، مكان الصدارة فى المواصلات البرية ، مع إيطاليا والشرق . ونشأت بيوت تجارية ومالية ، لها أسواق وعملاء إلى مدى بعيد ، على طول

هذه الطرق ، وتفوقت فى القرن الخامس عشر على الحلف الهنسياتى اتساعاً وقوة . وكان هذا الحلف لا يزال قوياً فى القرن الرابع عشر . مسيطراً على التجارة فى مجرى الشهال والبلطيق ، ولكن الأقاليم الاسكنديناوية اتحدت عام ١٣٩٧ لتحطم الاحتكار ، وسرعان ما بدأ الإنجليز والهولنديون بعد ذلك ينقلون سلعهم بأنفسهم . بل إن سمك الرنجة قد تآمر على الهانس ، إذ قرر أن يتكاثر فى بحر الشهال ، بدلا من البلطيق ، ففقدت لوبك وهى من عمد الحلف تجارة الرنجة وأفل نجمها ، وغنمت أمستردام هذه التجارة وازدهرت .

وغليت مراجل حرب الطبقات تحت هذا التطور الاقتصادى ــ بين الريف والمدينة وبين السلدة لملاك وعبيد الأرض وبين النبلاء ورجال الأعمال وبين الغرف التجارية ونقابات العال وبين الرأسماليين والصناع وبين الكهنوت والعلمانيين وبين الكنيسة والدولة . وكان رق الأرض في السويد والنرويج وسويسرا أخذا في الزوال أو زال بالفعل ، ولكنه اتخذ حياة جديدة في المناطق الأخرى من أوربا الوسطى ، أما في الدنمارك وبروسيا وسيلزيا وبومبرنيا وبرندنبرج، حيث نال الفلاحون حريتهم بتمهيد البراري للزراعة، فقد أعيد رق الأرض في القرن الخاَمس عشر على يد أرستقراطية عسكرية ، ونحن نستطيع أن ندرك مدى الفظاظة التي اتسم بها هؤلاء الفتيان النبلاء الألمان من مثل سائر ردده فلاحو برندنبرج ، وهو يدعو بطول البقاء لجياد السيد المالك ، حتى لا يحل العبيد محلها في الركوب . وقنع البارونات والفرسان التيوتون ، في أراضي البلطيق أول الأمر ، باسترقاق أهل البلاد الني غزوها من الصقالبة ، وحملهم ، نقص الأيدى العاملة بسبب الطاعون والحرب البولندية عام ١٤٠٩ ، على أن يسترقوا جميع « الكسالى الذين يتسكعون في الطريق أو في المدن » ، وعقدت المعاهدات مع الحكومات الحجاوره بشأن تسليم الهاربين من رقيق الأرض .

وقرب الأباطرة ، الطبقة البرجوازية التجارية ، لتحد من غلواء البارونات، فحكم هرًا التجار البلديات تماماً، حتى صارت دار البلدية في كثير من الأحيان ، هي بعينها الغرفة النجارية . وضعف سلطان النقابات المهنية وأخضعت للقواعد التي تضعها المجالس البلدية تحديداً للأجور ، ومنعت من العمل المشترك ، وتحول العال الحاذقون للمهن ، المعتزون بخبرتهم ، هنا ، كما حدث في إنجلترا وفرنسا إلى عمال يدويين بلا حول ولا قوة . وحلول العال الثورة حيناً بعد حين . وفي عام ١٣٤٨ استولى عمال مدينة نورمبرج على المجلس البلدي وحكموا المدينة مدة عام ، ولكن جنود الإمبراطورأعادوا التجار الأشراف إلى السلطة . وصدر في بروسيا عام ١٣٥٨ مرسوم يقضي بصلم أذن ، كل عامل يضرب عن العمل . واندلعت ثورات الفلاحن في الدنمرك ( ۱۳٤٠ ، ۱۶۶۱ ) ، وسكسونيا وسيلزيا وبرندنبرج وأراضي الرين ( ١٤٣٢ ) والنرويج والسويد ( ١٤٢٤ ) ، ولكن هذه الثورات كانت منحلة العرى فى التنظيم فلم ينتج عنها غير أعمال عنف عارضة . وانتشرت الأنكار الثورية في المدن والقرى . ولقد كتب عام ١٤٧٨ متطرف مجهول ، رسالة يعرض فيها « إصلاحاً يقوم به القيصر سيجيسموند » وهو شخصية خيالية ، وذاك على أسس اشتراكية . وهكذا مهد المسرح ببطء لحربالفلاحين عام ١٥٢٥ .

# ٢ – إقرار النظام

النظام أبو الحضارة والحرية ، والفوضى هي القابلة التي تولد الدكتاتورية ، ومن ثم فإن التاريخ يمتدح حينا بعد حين الملوك . وكانت وظيفتهم في القرون الوسطى أن يحرروا الفرد من السيطرة المحلية وأن يركزوا في يدواحدة ، سلطة التشريع والقضاء والعقاب وإصدار السكة وإعلان الحرب . ونباكي البارون الإقطاعي على فقدان الاستقلال المحلى . بيد أن المواطن

البسيط رأى الخير فى أن يكون هناك سيد واحد وعملة واحدة وقانون واحد ، وقلما أمل الناس فى تلك الأيام التى فشت فيها الأمية ، أن الملوك أنفسهم قد يختفون من الوجود ، ولا يخلفون وراءهم ساطاناً غير القوانين والأخطاء التى ماقتر فها الناس بحرية .

ولقد حكم اسكنديناوه بعض الملوك الأفذاذ فى القرن الرابع عشر فوحد ماجنوس الثاني ملك السويد، قوانن مملكته المتعارضة في مجموعة قوانين منسجمة قومية ( ١٣٤٧ ) . ونظم أريك الرابع في الدنمرك البارونات ودعم السلطة المركزية ، وأضعفها كريستوفر الثاني وأعادها ولدمار الرابع ، وجعل بلاده ، إحدى الدول الرئيسية في السياسة الأوربية . ولكن أعظم شخصية في الدول الحاكمة الاسكنديناوية في ذلك العصر ، هي شخصية ، مارجريت ابنة فالديمار، ولقد زوجت وهي في العاشرة ( ١٣٦٣ ) من هاكون السادس ملك النرويج ، وهو ابن ماجنوس الثاني ملك السويد ، وبدأ أنه قد كتب عليها ، بفضل الزواج والدم ، أن توحد العرشين اللذين تربط بينهما القرابة ، ولما قضى أبوها ( ١٣٧٥ ) أسرعت إلى كوبنهاجن ومعها انها أولاف وعمره خمس سنوات ، وأقنعت الناخبين في البارونات ورجال الدين أن يقبلوا ابنها ملكاً على أن تكون هي نائبة الملك . وبموت زوجها (١٣٨٠) ورث أولاف تاج النرويج ، ولما كان لا يزال في العاشرة من عمره فقد أصبحت مرجريت هناك أيضاً ثائبة ملك ، وكانت إذ ذاك في السابعة والعشرين من عمرها . وأذهلت حكمها وحياتها وشجاعها معاصرتها ، الذين ألفوا عدم الكفاءة . أو العنف في الحكام من الرجال ، وأيد السادة الإقطاعيون في الدنمرك والنرويج مفاخرين ، هذه الملكة الرشيدة الحرة ، وهم الذين تسلطوا على ملوك كثيرين قبل ذلك . حتى إذا بلغ أولاف سن الرشد ( ١٣٨٥ ) غنمت له دبلوماسيتها ، حق الحلوس على عرش السويد . ولكنه مات بعد ذلك بسنتين ، فظهر أن خططها التي وضعتها في فراسة وبعد نظر ، لتوحيد

المبكنديناوه قد حبطت بموته : ولكن المحاس الملكى فى الدنمارك ، لم يجلب وريثاً ذكراً يضارع « مارجريت » فى القدرة على إقرار الأمن والسلام ، فتجاوز القوانين الاسكنديناوية ، التى تعارض حكم المرأة ، وانتخها نائبة ملك ( ١٣٨٧ ) . وتقدمت إلى أسلو ، فاختيرت نائبة ملك البرويج مدى الحياة ( ١٣٨٨ ) ، وبعسد ذلك بعام ، أقصى النبلاء السويديون ملكاً لم يرضوا عنه ، ونصبوها ملكة عليهم . وأقنعت العروش الثلاثة كلها بأن تبايع أريك أكبر أبناء أخها ، ولياً لعهودها . واستدعت عام ١٣٩٧ مجالس والدنمرك قد اتحدت إلى الأبد ، تحت سلطة حاكم واحد ، على أن تحتفظ والدنمرك قد اتحدت إلى الأبد ، تحت سلطة حاكم واحد ، على أن تحتفظ في الخامسة عشرة ، فاستمرت مارجريت نائبة ملك إلى أن ماتت ( ١٤١٢ ) ، ولم يحظ حاكم أوربى آخر فى ذلك العصر بمملكة متسعة كهذه ، أو بحكم، ولم يحظ حاكم أوربى آخر فى ذلك العصر بمملكة متسعة كهذه ، أو بحكم،

ولم يرث ابن أخيها حكمتها ، فجعل أريك الاتحاد ، يصبح في الحقيقة .

إمبراطورية دنمركية ، بمجلس في كوبهاجن يحكم الدول الثلاث .
واضمحلت النرويج في هذه الإمبراطورية ، وفقدت زعامتها الأدبية التي احتفظت بها من القرن العاشر إلى القرن الثالث عشر . وفي عام ١٤٣٤ تزعم انجلبركت انجلبركسن ثورة السويد على سيادة الدنمرك ، وجمع في أربوجا الجلبركت انجلبركسن قوميا من النبلاء والأساقفة وملاك الأراضي وممثلي المقاطعات ، وأصبح هذا المجلس المتوسع في تكوينه ، وقد استمر خمسائة سنة ، ريخستاج السويد الحالى . وانتخب انجليبروكس وكارك كنتسن نائبي ملك . واغتيل بطل الثورة بعد ذلك بعام ، وحكم كنتسن السويد نائب ملك ،

وبدأ فى الوقت نفسه كريستيان الأول ( ١٤٤٨ – ١٤٨١ ) أسرة

ألدنبرج الحاكمة ، التي حكمت الدنمرك إلى عام ١٨٦٣ والنرويج إلى عام ١٨٦٤ والنرويج إلى عام ١٨١٤ . ودخلت أيسلنده في حكم الدنمرك إبان نيابة مرجريت عن الملك ( ١٣٨١ ) . وقد ولى مجد تاريخ الحزيرة وأدبها ، ولكنها استمرت تقدم إلى أوربا التي تمزقها الفوضي ، درسا لم يلتفت إليه عن كفاءة الحكومة ونظامها .

وكانت أقوى ديمقراطية في العالم وقتذاك مستقرة في سويسرا . ونجد أن البطولة في تاريخ هذه البلاد المنيعة كانت مجسمة في الولايات ، وفي عام ١٢٩١ بدأت الولايات التي تكتنفها الغابات ، ويتحدث أهلوها الألمانية وهي أورى وشوتز وانترفالدن ، تؤلف اتحاداً من أجل الدفاع المشترك. وأحرز الفلاحون السويسريون انتصاراً تاريخياً على جيش آل هبسرج في مورجارتن ( ١٣١٥ ) ، فاحتفظ الاتحاد باستقلال حقيقي بينا اعترف بالسيادة الإسمية للإمىراطورية الرومانية المقدسة . وأضيفت إلى الاتحاد ولايات جديدة : لوسون ( ١٣٣٢ ) وزيورخ ( ١٣٥١ ) وجلاروس وزج ( ١٣٥٢ ) وبرن ( ١٣٥٣ ) ، وأصبح اسم ولاية شوتز يطلق على الجميع عام ١٣٥٢ . وشجعت الحدود الجغرافية على الاستقلال الذاتى وقبل الاتحاد اللغات الفرنسية أو الألمانية أو الإيطالية وطرائق كل منها تبعا لانحدار أوديتها ومجارى أنهارها ، فاحتفظت كل ولاية بإصدار قوانينها بوساطة مجالس ينتخها المواطنون . وتراوح تمثيل الحرية بن ولاية وأخرى ومن عصر إلى عصر ، ولكن جميع الولايات خضعت لسياسة خارجية موحدة وحل منازعاتها بوساطة مجلس اتحادى . ومع أن الولايات يحارب بعضها بعضا ، فإن دستور الاتحاد أصبح وظل مثالا موحيا بالاتحاد – اتحاد أقاليم تستمتع بالحكم الذاتى تحت أجهزة وقوانين اختيرت بحرية .

وتطلب دفاع الاتحاد عن حريته تدريبا عسكريا لجميع الذكور وخدمة عسكرية عند الطلب ، يتقدم بها جميع الرجال بين العاشرة والستين وأصبح المشاة السويسريون ، المسلحون بالحراب والمدربون على النظام الدقيق ، أكبر جيش مخوف باهظ التكاليف في أوربا . ورأت الولايات أن تقتصد في مخلها ، فأجرت فرق جيشها للدول الأجنبية ، وجعلت « البسالة السويسرية حينا من الزمن سلعة تجارية . ولبث الأمراء النمسويون ، يدعون لأنفسهم حقوقا إقطاعية في سويسرا ، وحاولوا الحصول عليها أحيانا ، فقضى على هذا الادعاء في سمباتش ( ١٣٨٦) وتافلس ( ١٣٨٨ ) ، بمعارك تستحق الذكر في تاريخ الديمقراطية . وأكدت معاهدة كنستانس عام ١٤٤٦ مرة أخرى ، حرية سويسرا الفعلية وولاءها الأسمى للإمبر اطورية الفعلية .

## ٣ - ألمانيا تتحدى الكنيسة

كانت ألمانيا أيضا اتحاداً ، ولكن الأجزاء التي تألفت منها ، لم تكن فحكم بوساطة مجالس ديمقراطية ، وإنما بوساطة أمراء مدنيين أو دينيين ، بعتر فون بولاء محدود ، فقط لرأس الإمبر اطورية الرومانية المقدسة . وحكم بعض هذه الولايات مشل بفاريا ووتنبرج وتورنجيا وهي وناسو وميس رسكومونيا وبرندنبرج وكارنثيا والنمسا والبلتئيان - دوقات أو كونتات ، أومرغريفات (\*) أو غيرهم من السادة المدنيين ، بينا خضعت ولايات أخرى - مثل مجديبرج ومينز وهال وبامبرج وكلونيا وبريمن وستر اسبورج وسالزبورج وترييه وبازل وهلديشين - من الناحية السياسية بدرجات متفاوتة ، لأساقفة أو روساء أساقفة ، وما وافت سنة ١٤٦٠ ، حتى كانت حوالي مائة مدينة قد حصلت على مواثيق تحررها بالفعل من حكامها المدنيين أو الدينيين أو الدينيين والعامة - يجتمعون بين حين وآخر في مجلس إقليمي ، محدد عن طريق المال والمعلمة الأمير . وأرسلت الإمارات والمدن الحرة ممثلين لها إلى الريخستاج سلطة الأمير . وأرسلت الإمارات والمدن الحرة ممثلين لها إلى الريخستاج أو المجلس الإمبراطوري . وكان يدعي مجلس خاص هو كرفير ستنتاج

<sup>(\*)</sup> المرغريفات : لقب ألماني .

أو مجلس المنتخبين ، لاختيار الملك ، وجرى العرف أن يتألف من ملك ، وهيميا ودوق ساكسونين ومارجريف Margrave براندنبرج وكونت بلاتين وروئساء أساقفة منيز وترير وكلونيا . وكان اختيارهم يسفر عن تنصيب ملك ، ويصبح رأس الإمبراطورية الرومانية المقلسة ، عندما يتوجه البابا ، ومن ثم فلقبه قبل التتويج هو « ملك الرومان » والأصل أن يتخذ عاصمة فى نورمبرج ، وكثيراً ما يتخذها فى مكان آخر ، ستى فى براغ . وارتكز سلطانه على العرف والسمعة ، أكثر من اعهاده ، على الممتلكات أو القوة ، وليست له من الأرض سوى أملاكه الحاصة باعتباره أميراً إقطاعياً مثل كثيرين غيره ، وكان يعول على ريخستاج أو الكوفيرستنتاج للحصول على كثيرين غيره ، وكان يعول على ريخستاج أو الكوفيرستنتاج للحصول على الأموال لإدارة حكومته أو شن الحرب ، ولقد فرض هذا التعويل على وجال قادرين من أمثال شارل الرابع أو سيجسمند ، سقوطاً مهيناً فى الشئون الخارجية . وقضى الباباوات الأقوياء فى القرن الثالث عشر على أسرة هوهنستوفن ، فأنهك ذلك الإمبر اطورية الرومانية المقدسة التي أنشأها (٨٠٠) البابا ليو الثالث وشارلمان . أما فى عام ١٤٠٠ فقد كانت ارتباطاً واهياً من البابا ليو الثالث وشارلمان . أما فى عام ١٤٠٠ فقد كانت ارتباطاً واهياً من البابا ليو الناسا وبوهيميا وهولنده وسويسرا .

وبعث الصراع بين الإمبر اطورية والبابوية ، عندما أختار يوم واحد من عام ١٣١٤ ، فريقان متنازعان من المنتخبين لويس أمير بافاريا وفردريك صاحب النمسا ، ملكين متنافسين واعترف البابا يوحنا الثانى والعشرون ، من مقره البابوى فى الأفنيون بالاثنين كملكين ، ولم يجعل أحدهما إمبر اطوراً ، واحتح بأنه ما دام البابا ، لا يملك إلا أن يتوج الملك إمبر اطوراً ، فيجب أن يسمح له ، أن يحكم على صحة الانتخاب ، وقال الحبر الطموح أكثر من ذلك ، بأن إدارة شئون الإمبر اطورية يجب أن تسند إلى البابوية بين وفاة إمبر اطور وتتويج آخر . وآثر لويس وفر دريك الاحتكام إلى الحرب . وانتصر لويس على غريمه وأسره فى موهلدورف ( ١٣٢٢ ) ومن ثم ادعى وانتصر لويس على غريمه وأسره فى موهلدورف ( ١٣٢٢ ) ومن ثم ادعى

لنفسه السلطة الإمبراطورية الكاملة . فأمره يوحنا أن يجرد نفسه من جميع لألقاب والسلطات ، وأن يمثل أمام المحكمة البابوية ليتلتى الحكم بعصيان الكنيسة . فأبي لويس وأصدر البابا قراراً بحرمانه ( ١٣٢٤) وطلب إلى جميع المسيحيين في الإمبراطورية أن يخرجوا عن طاعته ، وحكم بحرمان كل إقليم يعترف به ملكا عليه . فتجاهلت معظم ألمانيا هذه المراسيم ، لأن الألمان كانوا كالإنجليز ، يعدون باباوات أفينيون ، خدامها وحلفاء لفرنسا . ولقد بدأ الناس يرون أنفسهم ، إبان ضعف العقيدة والبابوية المضطرد ، وطنيين أولا ومسيحيين بعد ذلك . واضمحلت الكاثوليكية ، التي تتجاوز لقومية ، ونشأت القومية وهي بروتستانتيلية .

وحصل لويس في هذا المأزق على المعونة والتأييد من حلفاء متباينين . ووسمت نشرة البابا يوحنا «Pope John's bull Cam inter nonnulla» (۱۳۲۳) بالهرطقة ، القول بأن المسيح والرسل أبوا تملك العقار ، وأنه وجه محكمة التفتيش ، لتستدعى أمام جلساتها « الفرنسسكان الروحانيين » الذين أكدوا هذا الرأى . ورد كثير من الإخوان الرهبان ، الاتهام بالهرطقة على المبابا ، وعبروا عن فزعهم المقدس من ثروة الكنيسة ، ووصف بعضهم الحبر العجوز بأنه خارج على المسيحية ، وقاد ميكل سيزينا ، رئيس الروحانيين ، أقلية كبيرة منهم ، إلى التحالف الصريح مع لويس ملك بافاريا ( ١٣٧٤ ) فتشجع لويس بتأييدهم ، وأصدر في مدينة ساشزينها وزن منشوراً ضد « يوحنا الثاني والعشرين » ، الذي يدعى أنه بابا ، واتهمه بأنه سفاح نصير للظلم ، صمم على أن يقوض أركان الإمبراطورية ، وطالب بأن يعقد عجلس عام ، يحاكم البابا بتهمة الهرطقة .

ومما شجع الملك أكثر من ذلك ، ظهور أستاذين من جامعة باريس ، فى بلاطه بنورمبرج وهما مرسينيوز من بادوا وجون من جاندان ــ وليس من شك فى أن كتابهما « دفاع عن السلام » قد هاجم بابوية أفنيون ، فى عبارات

أدخات السرور على الملك: «ما الذى تجده هناك غير حشد من تجار الرتب الدينية من كل صقع ؟ وماذا غير صخب المتلاعبين بالقضايا ، . . . وامتهان الرجال الشرفاء ؟ أما إنصافهم الأبرياء فيسقط فى الحضيض ، إلاإذا اشترى يالمال ، وردد المؤلفان أقوال الوعاظ الألبجنيين والولدنيزيين فى القرن الثالث عشر ، وسبقا لوثر بمائتي سنة ، وكانت حجتهما أن تعتمد المسيحية ، كلية على الكتاب المقدس . ويجب أن يدعى مجلس عام للكنيسة لا بوساطة البابا ولكن بوساطة الإمبراطور ، وينبغى أن يحصل على موافقة الأخير فى انتخاب أى حبر ، والبابا مثله فى ذلك مثل أى شخص آخر ، عليمه أن يخضع للإمبراطور .

وابهج لويس بذلك، وصمم ليذهن إلى إيطاليا، وليتوجن إمراطوراً، بوساطة أهل روما. وخرج في أوائل عام ١٣٢٧ على رأس جيش صغير، وبعض الفرنسيسكان والفيلسوفين، اللذين استخدمهما في تأليف تصريحاته العامة. وأصدر البابا في أبريل نشرات جديدة، تقضى بالحرمان على جون بومارسيليوز، وأمر لويس أن يبرك إيطاليا. ولكن الفيكونت الحاكم رحب به في ميلان، وتسلم التاج الحديدي، باعتباره الملك الاسمى للمبارديا. وفي السابع من يناير عام ١٣٢٨، دخل روما، وسط مهليل، جمهور ينكر إقامة في الكابيتول. وظهر أمام الحمع الفاتيكان، واستدعى مجلساً شعبياً للاجتماع وأبدى الحمع موافقته الصاخبة، وفي السابع عشر من يناير وضع على رأسه وأبدى الحمع موافقته الصاخبة، وفي السابع عشر من يناير وضع على رأسه التاج المنشود، وكان الذي وضعه هو المأمور سكبارا كولونا – علو البايوية العنيد، الذي حارب قبل ذاك بربع قرن تقريباً بونيفاس الثامن وتوعده بالموت، والذي رمز ثانية في لحظة، إلى تحدى الدولة الناشئة، للكنيسة بالمؤخذة في الضعف.

ولم يدر في خلد البابا يوحنا قط ، وقد بلغ الثامنة والسبعين – أن يهزم -

قاعلن حرباً صليبية ليجرد لويس من كل سلطة ، وأمر الرومان ، أن يطردوه، من مدينتهم ، حتى لا يقعوا تحت طائلة قرار الحرمان ، وأن يعودوا إلى طاعة اللبابوية . فأجاب لويس بعبارات تذكر بسلفه هنرى الرابع المحروم من غفران الكنيسة ، فعقد اجتماعاً شعبياً آخر ، وأصدر أمام الحمع مرسوماً إمبر اطورياً ، يتهم البابا بالهرطقة والطغيان ، ويجرده من منصبه الكهنوتى ، وحكم عليه بعقوبة ، تقررها السلطات الزمنية . وتألفت لجنة ، من رجال الدين ومن العلمانيين ، بتوجيه لويس ، فعينت بيتر الكورفارى منافساً على كرسى البابوية . وعكس ألويس تقاليد ليو الثالت وشارلمان ، فوضع التاج البابوى المثلث على وأس بيتر ، ونادى به بابا نيقولاس الحامس ( ١٢ مايو ١٣٢٨ ) . ودهش وأس بيتر ، وانقسم إلى معسكرين ؛ على نفس الأسس تقريباً التى العالم المسيحى ، وانقسم إلى معسكرين ؛ على نفس الأسس تقريباً التى قسمت أور با بعد الإصلاح الدينى .

وقلبت الأحداث المحلية الصغيرة الموقف رأساً على عقب. فقد عن لويس مارسيوز من بادوا مديراً روحانياً للعاصمة ، فأمر هذا الرجل ، القساوسة القليلين الذين بقوا في روما ، أن يحتفلوا بالقداس كالمعتاد ، على الرغم من قرار الحرمان ، ثم عذب بعض الذين رفضوا ، وعرض راهباً أوغسطينيا لحب الأسود على الكابيتول ؛ فأحس كثير من الرومان بأن هذه الأعمال تحمل الفلسفة فوق طاقتها . ولم يتعلم الإيطاليون قط ، حب التيوتون ، فلما اغتصب بعض الجنود الألمان ، الطعام من الأسواق ، دون أن يدفعوا له ثمناً ، شبت الفتن . واحتاج لويس إلى المال لينفق على جنده وحاشيته ، ففرض جزية مقدارها عشرة آلاف فلورن على المدنين ، ومبالغ مماثلة على رجال الدين واليهود . وبلغت المعارضة حداً من الحطورة جعل لويس يرى أن الوقب قدحان ، ليعود إلى ألمانيا . فبدأ في الرابع من جعل لويس يرى أن الوقب قدحان ، ليعود إلى ألمانيا . فبدأ في الرابع من أغسطس عام ١٣٢٨ ، انسحابه عبر إيطاليا . وفي اليوم التالي احتلت الكتائب البابوية روما ، وخربت قصور الذين أيدوا لويس من الرومان ، وصودرت

أملاكهم لحساب الكنيسة . ولم يبلد الناس مقاومة ، بل عادوا إلى عباداتهم وجزائمهم .

واطمأنت نقس لويس فى بيزا بلقاء نصير جديد ، هو أشهر فيلسوف فى القرن الرابع عشر . فقد فر وليام الأوكهاى من سجن بابوى فى أديون ، وعرض على الإمبراطور خدماته قائلا (عن رواية غير محققة ) « دافع عنى بسيفك وسأدافع عنك بقلمى » . فأصدر كتابات قوية ، ولكنه لم يستطع أن ينقذ الموقف . فقد أقصى لويس ، جميع العناصر الحاكمة فى إيطاليا ، وكان أنصاره من الجيباين ، يأملون أن يحكموا شبه الجزيرة لمصلحهم باسمه ، فأحزنهم أن مجدوه يزعم لنفسه السلطات والمصالح جميعها ، يضاف إلى ذلك أنه جعلهم يفرضون ضرائب ياهظة لجزائته . وكانت قوائه ضئيلة لا تناسب مزاعم ، فانصرف عنه كثير من الجيبلين حتى للفيكونت ، وعقدوا مع البابا صلحاً بالشروط التي قدروا عليها . وترك منافس البابا ، لموارده فاستسلم لفسباط البابا الذين قبضوا عليه ، وسيق أمام يوحنا الثاني والعشرين ، وحبل المشتقة حول عنقه ، فألتى ينفسه على قدى البابا مستغفراً ( ١٣٢٨ ) . فعنى عنه يوحنا ، وعانقه كضال يعود إلى الكنيسة ، وحبسه مدى الحياة .

وعاد لويس إلى ألمانيا ، وأرسل الوفود مراراً إلى أفنيون ، تعلن سحبه لقراراته السابقة واعتداراته ، من أجل عفو البابا واعترافه . فرفض يوحنا ، واستمر في الحرب إلى أن مات ( ١٣٣٤ ) . واستعاد لويس بعض نفوذه ، عند ما بدأت إنجلترا حرب المائة عام ، ورغبت في محالفته ، واعترف إدوارد الثالث بلويس إمبراطوراً ، وحيا لويس بدوره ، إدوارد ، باعتباره ملكاً لفرنسا . فاغتنم مجلس من الأمراء والمطارنة الألمان ( في ١٦ يوليوسنة ١٣٣٨) فرصة محالفته دولتين كبيرتين ضد البابوية ، وقرر ، أن اختيار ملك ألماني بوساطة الناخبين الألمان ، لا تبطله سلطة أخرى ، وأعلن مجمع في فرنكفورت الموافقة على المين ( ٣ أغسطس ١٣٣٨) أن قوارات البابا ضد لويس

ملغاة وباطلة . وحكم بأن لقب الإمبراطور وسلطته ، متحفاً من الناخبين الإمبراطورين ، ولا يحتاجان إلى إقرار من البابا . وتجاهلت ألمانيا وإنجلترا احتجاجات البابا بندكت الشانى عشر ، وبذلك سارا خطوة نحو الإصلاح الديني .

وثمل لويس بالنجاح ، فقرر أن يطبق إلى أقصى حد نظريات مارسليوز ، وأن يمارس السلطة الدينية والدنيوية معاً ، فصرف من عينهم البابا عن صدقات الكنيسة ، وعين رجاله في مكانهم ، ووضع يده على الأموال التي جمعها جباة الباباً من أجل حرب صليبية ، ونسخ زواج مارجريت أميرة كارينثيا ــ وهي وارثة معظم التيرول ــ وزفها إلى ابنه ، على الرغم مما بينه وبينها من قرابة تجعل الزواج منها من ناحية الشريعة الكنسية باطلا. فأقسم الزوج المرفوض وهو أخوه الأكبر شارل كما أقسم أبوهما چون ملك بوهيميا أن ينقها منه ، ورأى كليمنت السادس ، الذي أصبح بابا عام ١٣٤٢ ، في هذا فرصة ، ليخلص من العدو العنيد للسدة البابوبة . واستطاعت الدبلوماسية البارعة أن تكتسب ناخباً بعد آخر ، إلى الرأى الذي يقول ، إن السلام والأمن ، لا يعودان إلى الإمر اطورية ، إلا بخلع لويس وتنصيب شارل ملك جوهيميا إمبراطوراً ، وتعهد شارل بطاعة أوامر اليابا ، في مقابل تأبيده . وفي يوليو عام ١٣٤٦ اجتمع مجلس ناخبين في رنز ، وقرر بالإجماع ، أن بكون شارل ملكاً على ألمانيا . وأخفق لويس في أن يجد ، أذناً صاغية في أفنيون لإلحاحه بالخضوع للبابا ، فأعد العدة للحرب حتى الموت دون عرشه ، وكان أثناء ذلك مشغوفاً بالصيد وقد بلغ الستين من عمره ، وسقط عن جواده رقتل (۱۳٤٧) ه

وأحسن شارل الخامس الحكم ، ملكاً وإمبراطوراً . وكرهه الألمان لأنه جعل براغ عاصمة الإمبراطورية ، ولكنه أصلح الإدارة فى ألمانيا ، كما فعل في موطنه ، وأمن التجارة والمواصلات ، وأنقص الضرائب ، واحتفظ بعماة

حستقرة ، وأمد الإمبراطورية كلها بجيل من الناس ينعم بسلام نسى . وفي عام ١٣٥٦ ، نال شهرة فها قدر من المغالطة في التاريخ ، بإصدار سلسلة من القوانين عرفت « بالذشرة البابوية الذهبية » ــ وإن كانت قليلا من كثير من الوثائق تحمل الحاتم الإمبر اطوري الذهبي .لعله اقتنع بأن غيابه الطويل عن أَلَمَانِياً يَتَطَلُّبُ مِثْلُ هَذَا الإجراء ، فقد منح الناخبين السبعة سلطات تكاد تمحو سلطة الإمىر اطور . وكان على الناخبين أن يجتمعوا سنوياً ليصدروا التشريعات الحاصة بالمملكة ، والملك أو الإمبراطور ، مجرد رئيس لهم ويدهم المنفذة . وكانوا فى ولاياتهم يملكون السلطة القضائية الكاملة ، وملكية المناجم والمعادن الكامنة في الأرض ، والحق في ضرب السكة الحاصة بهم ، وزيادة الدخل إلى جانب الحق المقيد في إعلانِ الحرب وإبرام معاهدات السلام. وكانت هذه النشرة بمثابة إقرار ثانوي للحقائق الواقعة ، فحاول شارل أن ينشيءُ بوساطتهم اتحاداً تعاونياً من الإمارات. ومع ذلك فقد شغل الناخبون بشئونهم الإقليمية ، وأهملوا مسئولياتهم باعتبارهم يؤلفون مجلساً إمبراطورياً ، حتى أن ألمانيا ظلت إمبراطورية بالإسم فقط . وقد هيأ الاستقلال المحلى للناخبين على هذا النحو لناخب سكسونيا أن يحمى لوثر ، وما أعقب ذلك من انتشار المذهب البروتستانتي .

وحافط شارل فى شيخوخته على ولاية العهد الإمبراطورى لابنه بوساطة الرشوة بالحملة ( ١٣٧٨ ) وتحلى ونسسلوس الرابع ببعض الفضائل ، ولكنه كان يدمن الشراب ويحب موطنه الأصلى ، فكره الناخبون منه ذلك وخلعوه ( ١٤٠٤ ). مؤثرين عليه روبرت الثالث الذى يخلف أثراً يذكر فى التاريخ. واختير سيجموند أمير لكسمبورج ملكا على الحجر ( ١٣٨٧ ) وهو فى التاسعة عشرة من عمره ، وانتخب عام ١٤١١ ملكا على الرومان وسرعان ما حصل على لقب الإمبراطور. وكان رجلا ذا ملكات منوعة ، جذابا ،

جميلا مغروراً وكريماً محبوباً وقاسياً في بعض الأحيان وثقف لغات متعددة وكلف بالأدب لا يفضل عليه سوى النساء والسلطان . وربما مهدت نياته الطيبة له موضعاً صغيراً في جهم ، ولكن شجاعته كانت تحونه في الأزمات . ولقد حاول مخلصا أن يصلح مساوى الحكومة الألمانية ويقضى على أسباب ضعفها ، وأصدر بعض القوانين الصالحة ، ونفذ القليل منها ، بيد أن الناحبين أحبطوا مساعيه ، باستقلالهم الذاتي ومجافظتهم على ما ألفوه وعدم رغبتهم في الإسهام بنصيبهم في نفقات صد هجات الترك المتقدمين . وأوقف في أعماله الأخيرة ماله ونشاطه على مجازبة الهوسيين في بوهيميا . ولما توفى ( ١٤٣٧ ) بكت أوربا فيه ، رجلاكان يمثل التقدم الأوربي فترة من الزمن وإن أخفق في كل شيء إلا الكرامة .

ولقد أوصى شارل الناخبين فى بوهيميا والمجر وألمانيا أن يختاروا زوج ابنته ، ألبرت أمير هبسبورج . ونعم ألبرت الثانى بالتيجان الثلاثة ، ولكنه مات بالدوسنطاريا قبل أن تتفتح قدراته ، فى حملة ضد الأتراك (١٤٤٠) . ولم يخلف ابناً ، ولكن الناخبين ، اختاروا للتاجين اللكى والإ براطورى ، شخصاً آخر من آل هبسبورج هو فريدريك أمير ستيريا ، ومنذ ذاك وقع اختيارهم مراراً على أمير من آل هبسبورج ، حتى أصبح السلطان الإمبراطورى فى واقع أمره ، ملكاً وراثياً ، فى هذه الأسرة الموهوبة الطموح . وجعل فريدريك الثالث ، النمسا ، دوقية كبرى ، وانخذ آل هبسبورج ڤينا عاصمة لهم ، وأصبح المفروض أن يكون ولى العهد ، هو الدوق الأكبر عاصمة لهم ، وأصبح المفروض أن يكون ولى العهد ، هو الدوق الأكبر للنمسا ، ودخلت الصفة الوراثية فى الأخلاق النمساوية والفيناوية كمة وم نسائى. رشيق يمتزج بخشونة الشهال المذكرة فى النفس التيوتونية .

#### ٤ - المتصوفة

لقد غرس القرنان الرابع عشر والحامس عشر بذور الإصلاح الديني : وكابد لويس ملك بافاريا وويكليف في انجلترا وهس في بوهيميا ، التجربة قبل الوثر وهنرى الثامن وكالفن ونوكس وأصبحت ثورة رجال الدين المتزايدة في اسكندناوة والمعفاة من الضرائب عبثاً ثقيلًا على الشعب والحكومة وزعم النقاد أن الكنيسة كانت تملك نصف أراضي الدنمرك ، ولها الحق الإقطاعي على كوبهاجن نفسها . ونظر النبلاء بحسد مشئوم ، إلى أملاك لا يحمها إلا العقيدة بل إن المسيحيين المحافظين كانوا ضد الكهنوت. أما في سويسرا فقد كان الاستقلال الأشم للولايات تمهيداً لظهور زونجلي وكالفن . وفي عام ١٤٣٣ طردت مجديبرج ، كبير أساقفتها وكهانها ، وانتقضت بمبرج على حكم الأساقفة ، وحاصرت باسو أسقفها في قلعته . وفي عام ١٤٤٩ ، وجه أستاذ في جامعة أرفورت ( حيث قدر للوثر أن يدرس ) إلى البابا نيقولاس الحامس ، دفاعاً عن مجالس العامة باعتبارها أعلى سلطة مِن البابوات . وانتشرت أصداء من ثورة الهوسيين في بوهيميا المجاورة ، إلى ألمانيا بأسرها ، وحافظت الجاعات الولدنيزية ، هنا وهناك ، سراً على الهرطقة القديمة والأطاع الشبيهة بالشيوعية . واتجه الورع نفسه إلى تصوف يقترب من الهرطقة .

وأجمع التصوف عند جوهانس إيكهارت ، مذهبا من مذاهب وحدة الوجود ، لا يعبأ بالكنيسة ، ويكاد يتجاهل القانون الديني المحدود . وكان هذا الراهب الدومينيكي على حظ من العلم جعل لقب وأستاذ ، جزءا من اسمه . وصيغت كناباته الفلسفية بلغة لاتينية متحدلقة ، ولو أنها كانت كل أثاره ، لما بلغ حظا من الشهرة أو الحطر . ولكنه كان يدعو بلغة ألمانيسة منظومة في ديره في كولونيا ، إلى مذهبه الجرىء في وحدة الوجود مما

وفى كل فرد قطعة من الله ، وعن طريقها تستطيع الاتصال به مباشرة وتستطيع أن تكون ذاته . لاعن طريق شعيرة الكنيسة ، ولا حتى عن طريق الكتاب المقدس ، ولكن عن طريق هذا الوعى الكونى وحده تستطيع النفس أن تقترب وأن ترى الله . وكلما تجرد الفرد من أغراضه الذاتية والدنيوية ، كلما أصبحت هذه الجذوة الإلهية أكثر شفافية وأحد بصرا حتى يكون الله والنفس واحد آخر الأمر ، و" نتخول كلية إلى الله " . فليست الجنة والأعراف والجحيم أماكن ، ولكنها أحوال النفس . فالافتراق عن الله هو الجحيم ، والاتحاد معه هو الفردوس . واشتم كبير أساقفة كلونيا من هذه الأقوال رائحة الهرطقة ، فدعا إيكهارت للسحاكة ( ١٣٢٦ فأكد الرجل صحة محافظته على العقيدة واقترح أن يحكم على أقواله باعتبارها مبالغات أدبية ، ومع ذلك فقد أدانه الأسقف . فاستأنف الراهب الحكم الح

<sup>( \* )</sup> قاضي بمحكمة يَوْنَانيَة مَلَيَا قَدْيِمًا .

البـــابا يوحنا الثانى والعشرين ثم تخلص من المحرقة بالموت فى الوقت المناسب ( ١٣٢٧ ) .

وانتشر تأثيره على يد تلميذين دومينكيين عرفا كيف يحتفظان بمذهبه في وحدة الوجود في نطاق أمن . فقد عذب هانيريخ سوسو نفسه ، ست عشرة ستة ، في زهادة صارمة ، وحفر اسم المسيح في لحمه على قلبه ، وزعم أنه تلتى في فمه دما من جراح المسيح ، « وألف » كتيبه في الحكة الحالدة » باللغة الألمانية . لأن الله كما قال ، أوحاه إليه جذه اللغة . أما جوهانز تولر فقد وصف ديكهارت بأنه « أستاذه الأقدس » ودعا في ستراسبورج وبازل إلى مذهب الاتحاد الصوفي بالله . ونسب لوثر إليه كتابا عنوانه علم اللاهوت الألماني ، وكان تأثير هذا الكتاب ، فيه عمقا ، بساطة معتقده : الله ، المسيح ، الحلود .

ونظرت الكنيسة بشيء من الاهمام إلى المتصوفة الذين تجاهلوا أغلب تعاليمها ، وأهملوا شعائرها وزعموا الوصول إلى الله بلا استعانة من القصص أو الأسرار المقدسة . وهنا نجد مبادئ الإصلاج الديني بحكم الفرد على نفسه ، وكل إنسان في ذاته قسيس ، وليس التبرير في الأعمال الطيبة ولكنه في العقيدة السامية . وفي زأى الكنيسة أن الإيحاءات الحارقة قد تأتى من الشياطين والحجاذيب كما تأتى من الله والقديسين ، وأن الأمر يحتاح إلى إرشاد صارم يحفظ الدين من التحلل إلى فوضى تتألف من ديانات وعلوم دين فردية . ولا يزال هذا الحلاف في الرأى يقسم المخلصين .

### <u>ه</u> ـ الفنون

طال مكث الطراز القوطى فى ألمانيا ، بعد أن أخلى مكانه ، فى إيطاليًا وفرنسا ، لمؤثرات عصر الهضة الكلاسية بأمد طويل .وهو الآن يتوج المدن المزدهرة فى أوربا الوسطى بكنائس ، لم تبلغ فى جلالها المهبب ما بلغته المزارات العظيمة فى فرنسا ، وهى مع ذلك ترفع الروح بجالها المأدئ

وروعتها غير المتكلفة . ولقد بدأت إيسالا تشيد كاتدرائينها عام ١٢٨٧ ، وفرايبورج السكسونية عام ١٢٨٣ ، وأولم عام ١٣٧٧ ( وبها أعلى برج نوطي في العالم ) وشرعت فينا في بناء كاتدرائية القديس ستيفن ١٣٠٤ ، وسترولزيند كنيسة السيدة مريم عام ١٣٨٢ ، ودانزج كنيسة أخرى السيدة مريم عام ١٤٢٥ . وأضافت أخن وكلونيا موضع المرتلين في كاتدرائيتهما ، وأتمت ستراسبورج ( الموسيقي المجمدة ، الحاصة بكاتدرائيتها عام ١٤٣٩ ، وشيدت أكزانتن كنيسة القديس فيكتور الحامعية الأنيقة ، وقد خربتها الحرب العالمية الثانية . واعتزمت نورمبرج بأربع كنائس مشهورة ، تصقل التقوى بالفن والذوق وتدين كنيسة لورنز ( ١٢٧٨ – ١٤٧٧ ) إلى القرنين الرابع عشر والخامس عشر ، ببابها الفخم ونافذتها المستديرة المتلألثة . وكانت كاتدرائية القليس (١٣٠٤ – ١٤٧٦) ستيفن معلماً محبباً ، فإن سقفها المنحدر يغطى صحن الكنيسة ومماشيها بقنطرة واحدة ، وأسقطه إله الحرب عام ١٩٤٥ . وأعيــد عام ١٣٠٩ بناء مماشي كنيسة سبالدوس وأقيم فيها عام ١٣٦١ مكان جديد للمرتلين ، وتم حوالى عام ١٩٤٨ بناء أبراجها الغربية وركب بين على ١٣٦٠ ، ١٥١٠ زجاجها الملون البديع . وزودت كنيسة السيدة مريم ( ١٣٥٥ – ١٣٦١ ) ، بدهليز ها المزين بكثير من التماثيل، وأصبحت أثواً بعد عين في الحرب العالمية الثانية، ولكنها أعيدت إلى ما كانت عليه ، وفي كل يوم عند الظهيرة تنحني يلا كلل تماثيل الناخبين الأربعة ، في الساعة المشهورة بالواجهة أمام شارل الرابع ، اعترافا بجميل دستوره المشهور . وكان فن النحت لا يزال ساذجا ، ييد أن الكنائس في برسلاو وهالجارتن وكنيسة سيباللوس في نورمبرج ، كانت تتلقى تماثيل خشبية أو حجرية للعذراء من يعض النبلاء .

ولم تجمل المدن كنائسها فحسب وإنما جملت أيضًا مبانيها العامة وحوانيتها . ودورها . وقامت وقتذاك تلك الدور ، هرمية السقف المعرش نصفها

بالحشب ، التي تكسب المان الألمانية ، فتنة مشوقة توحى بجو القرون الوسطى، للعيون العصرية المثالية . وكانت « دار المحلس مركز الحياة المدنية ، وهي ملتقي النقابات الكبيرة أحياناً ، وقد تحمل حوائطها صوراً جدارية ، وكانت أعمال الحشب فيها تحفر عادة بما عرف عن التيوتون من عزم وقوة . وللنهو الكبير في دار المجلس بمدينة بريمن ( ١٤١٠ – ١٤٥٠ ) سقف من جَلُوعِ الْحَشْبِ المنقوش، وسلم محوى بأعمدة وحاجز من الحشب المنقوش، وثريات مزخرفة على شكل سفن . ولقد خربت دور المجالس الآتية في ألحرب العالمية الثانية : مجلس كلونيا ( ١٣٦٠ – ١٥٧١ ) عقد فيه الاجماع العام الأول للاتحاد الهنسياتي، وعجلس منستر (١٣٣٥)، حيث أبرمت معاهدة وستفاليا ، ومجلس برنزقيك وهي من دور القرن الرابع عشر من الحالم اليلدية التي على الطراز القوطي ، وفرنكفورت ـ على ـ المن ( ١٤٠٥ ) حيث دعا الناخبون إسراطوراً جديداً لتناول طعام الغداء . وفي مارينبورج ، شيد أشياخ الشعب التيوتوني قصرهم الألماني الضخم ( ١٣٠٩ – ١٣٨٠ ) . وقد واجهت دار البلدية كنيسة سيبالدس في نورمبرج ،وشيدت (١٣٤٠) لكي تسع جميع أعضاء ريشستاج الإمبراطورية ، ثم رمم ست مرات ، فلم يبق منه إلا القليل من طابع القرون الوسطى في الشكل . وأقام هيفرتش بازلو ، وهو مثال من براج ؛ في ميدان السوق أمام كنيسة العذراء ، النبع الحميل ( ١٣٦١ ) الذي تكثر فيه تماثيل أبطال وثنيين وبهود ومسيحيين وتجسيم نورمبرج فىالقرون الثلاثة بين عامى ١٢٥٠ ، ١٥٥٠ بتماثيلها وكنائسها وعمارتها المدنية ، الروح الألماني في أوجه وكماله . وكانت طرقاتها الملتوية في أغلها ضيقة غير مرصوفة ، ومع ذلك فقد كتب بابا المستقبل بيوس الثاني عن نورمبرچ.

عندما يأتى المرء من فرانكونيا السفلى ، ويرى هذه المدينة المجيدة ،
 فإن فخامتها تبدو عظيمة بحق . فإن دخلها ، تأكدت مشاعره الأولى بجاله

الطرقات وتناسب المنازل ، والكنائس . جديرة بالعبادة جدارتها بالإعجاب . وتسيطر القلعة الإمبراطورية بشموخها على المدينة ، وكأنما بنيت دور نواب المقاطعة للأمراء . والحق أن ملوك اسكتلندة يسرهم أن يسكنوا بيوتاً مترقة كالتي يسكنها المواطن العادى في نورمبرج » .

أما الفنون الصناعية الصغرى والصناعية في المدن الألمانية ، على الجشب والعاج والنحاس والبرونز والحديد والفضة والذهب ، فقد بلغت وقتذاك النضج الكامل لنموها في القرون الوسطى . وأنتج الفنانون والنساجون أقمشة مزركشة رائعة تعلق على الحوائط ، كما مهد النقاشون على الحشب الطريق لديرر وهولبن ، وزين المنمنمون المحطوطات عشية ظهور الطباعة على يد جوتندج ، ونقش العاكفون على زخرفة الحشب ، الأثاث الفخم ، وصاغ سباكو الحديد ، للكنائس ، في القرن الحامس عشر ، نواقيس لا مثيل لها في رخاصة حليها . ولم تكن الموسيقي فنا فحسب ، ولكنها كانت نصف حياة الفراغ في المدن . ومثلت نورمبرج وغيرها من المدن حفلات تنكرية عظيمة تتألف من التمثيليات والأغانى الشعبية . ولقد عبرت الا ُغنية الشعبية عن أحاسيس الشعب الدينية أو الغرامية . وشنت الطبقات الوسطى هجوماً جماعياً على مشكلات تعدد الأنغام ، ونافست النقابات في تأليف فرق الغناء الجاعي الضخمة ، وأخذ القصابون والدباغون ونسباكو النواقيس وغبرهم من الرجَال الأقوياء يتبارون للحصول على جائزة المغنى الأول في دورات إنشادية صاخبة وأسست أول مدرسة للمغنيين الأوائل في مينز عام ١٣١١ ، ونشأت غيرها فى ســـتراسبورج وفرنكفورت على المين وويرزبرج وزيورخ وأوجز برج ونورمبرج وبراغ . أما الطــــلاب الذين ينجحون في فى الحصول على الأجازات الأربع وهي دارس وصديق مدرسة وشاعر ومغن فيمنحون لقب أستاذ . وهبط العنصران الروماني والمثالي إلى الأرض محند

النسبيين (\*) لما حمل نواب المقاطعات الألمان الأغنية ، واقعيتهم الشهوانية .

وإذا سيطرت الطبقة التجارية على المدن ، فإن جميع الفنون ما عدا عمارة الكنائس ، تتخذ اتجاها واقعيا . وكان الجوبارداً ورطباً في الغالب لا يشجع على العرى ، ولم تجد عبادة الجسم أو الكبرياء الجسمى موطناً ملائماً هنا كما كان الحال في إيطاليا إبان عصر النهضة أو في بلاد الإغريق. ولما رسم كونراد وتز الكنستانسي « سلمان وملكة سبأ » ألبسهما وكأنهما يعيشان على جبال الألب فى فصل الشتاء . ومع ذلك فقد كان فى حوالى عشرة مدن مدارس تصویر فی القرن الحامس عشر : ألم وسالزبرج وفرنكفورت وأوجزبرج وميونخ ودرستاد وبازل وأخن ونورمبرج وهمبورج وكولمبار وكولونيا ، وبقيت إلى الآن نماذج من هذه المدارس جميعاً ونحن نقرأ في أخبار ۱۳۸۰ : «كان فى كولونيا فى هذا الوقت مصور مشهور اسمه ولهلم ، لا يوجد له مثيل في طول البلاد وعرضها . ولقد رسم رجالا ببراعة يخيل للرائي معها أنهم أحياء » وكان الأستاذ ولهيلم واحدا من كثيرين « على الفطرة » . ولقد أنشأ الأستاذ برترام والأستاذ فرانك وأستاذ سانت فيرونيكا وأستاذ مذبح هسترباكر ــ تحت التأثير الفلمنكي في الغالب نظاما للتصوير المشترك في ألمانيا ، ورسموا موضوعات الإنجيل التقليدية بعاطفة دينية ، يمكن إرجاعها إلى إيكهارت والمتصوفة الألمان الآخرين .

وتنتهى بالمصور ستيفن لوكثر ، الذى مات فى كولونيا عام ١٤٥١ ، هذه المرحلة التمهيدية للتطور ، وبذلك نصل إلى أوج المدرسة الأولى . وتعد صورته « عبادة المجوس » مفخرة كاتدرائية كولونيا ، وهى تضارع معظم الصور التى أنشئت قبل منتصف القرن الحامس عشر ؛ ففيها عذراء جميلة متواضعة معتزة بنفسها فى وقت واحد ، وطفل مبتهج وحكماء الشرق وهم ألمانيو السحنة ولكنهم حكماء بحق . وتأليفها تقليدى ، وتلوينها ناصع بالأزرق

<sup>(\*)</sup> النسبيون هم الشعراء الألمان الغنائيون الذين شاع مذهبهم من ١١٥٠ – ١٣٥٠ م .

والأخضر والذهبي . وفي « عذراء وردة التكعبية وعذراء البنفسج » ، صورت الأمهات الشواب المثاليات الألمانيات ، ذوات الجمال الرقيق الرصين . بكل ما في فن القرون الوسطى من حرِّفية ، تتجه بوضوح إلى التجديد . فقد كانت ألمانيا على عتبة أعظم عصورها .

#### ٦ – جوتنبرج

ما الذى وضع نهاية للعصور الوسطى؟ أسباب كثيرة أخذت تعمل خلال ثلاثة قرون: فشل الحروب الصليبية ، وزيادة معرفة أوربا الناهضة بالإسلام ، والاستيلاء المحقق على القسطنطينية ، وبعث الثقافة الكلاسية الوثنية ، وانتشار التجارة بفضل رحلات أسطول هنرى الملاح وكولمبس وفاسكو دا جاما ، ونشأة الطبقة التجارية التي مولت مركزية الحكومة الملكية ، وتقدم الدول القومية ، متحدية سلطة الباباوات التي تعلو على القومية ، وثورة لوثر الموفقة في وجه البابوية ، والطباعة :

ولقد كان التعليم كله تقريبا ، قبل جوتنرج ، في يد الكنيسة . . . وكانت الكتب باهظة الثمن ، والنسخ مجهداً وغير معتنى به أحياناً . واستطاع قايل من الكتاب الاتصال بجمهور كبير ولكن بعد وفاتهم ، وكان عليهم أن يكسبوا عيشهم من التعليم ، أو الانخراط بفرقة من فرق الرهبان ، أو بمعاش يجريه عليهم الأغنياء أو صدقات يحصلون عليها من الكنيسة . ويدفع ناشرو كنهم ، النزر اليسير لهم ، أولا يدفعون لهم شيئاً على الإطلاق ، بل إذا وجد ناشر يدفع لهم ، فإن حتى الطبع لم يكن مكفولا لهم ، الابمنحة بابوية بين حين وآخر . وكانت المكتبات كثيرة ، وإن تكن صغيرة ، بابوية بين حين وآخر . وكانت المكتبات وبعض المدن مجموعات متواضعة وكانت للأديرة والكاتدرائيات والكليات وبعض المدن مجموعات متواضعة قلما تزيد على ثلثمائة مجلد ، وحفظت الكتب عادة داخل الحدران ، وربط بعضها بالسلاسل في المقارئ أو الأدراج . وكان لشارل الحامس ملك فرنسا

مكتبة مشهورة بحجمها ۹۱۰ مجلدات ، ولهمفرى ، دوق جلوسسر ۲۰۰ مجلد ، وربحا كانت مكتبة الدير پكنيسة السيد المسيح في كنتر برى ، تضارع في الكبر أى مكتبة خارج حدود الإسلام ، وضمت ۲۰۰۰ ميلد ، عام ۱۳۰۰ . وكانت خير مكتبة عامة في انجلترا هي مكتبة ريتشارد دى بورى سانت ادموندز ، الذي سجل غرامه بكتبه في رسالة «حب الكتب ، (۱۳٤٥) ، وجعل هذه الكتب تشكو من سوء المعاملة التي لقيتها من «ذلك الحيوان من ذوات الساقين الإثنين المسمى امرأة » ، الذي أصر على أن تستبدل مها التيل الرقيق أو الحرير .

وزاد الطلب على الكتب بكثرة المدارسوانتشار القراءة ورأت طبقات رجال الأعمال ، القراءة مفيدة في شئون الصناعة والتجارة ، وفر نساء الطبقتين الوسطى والعليا ، بواسطة القراءة ، إلى عالم من الحيال ، يستعضن به عن دنيا الواقع ، وما إن جاء عام ١٣٠٠ حتى كان الوقت الذي لا يستطيع فيه القراءة غير رجال الدين قد ولى أو كاد ، وأدى هذا الإقبال المتزايد إلى ظهور جوتنبرج أكثر من أى شيء آخر ، حتى عن زيادة مقدار الورق وظهور مداد زيتى . ولقد أحضر المسلمون صناعة الورق إلى أسبانيا في القرن العاشر ، وإلى ضقلية في القرن الثاني عشر ، وانتقلت إلى ايطاليا في الثالث عشر ، وإلى فرنسا في الرابع عشر ، وكانت صناعة الورق قد بلخ عمرها قرنا من الزمان عندما جاءت الطباعة . ولما صار ارتداء التيل مألوفاً في أوربا في القرن الرابع عشر ، اتخذت صناعة الورق مادتها الرخيصة من خرقه المنبوذة ، فهبط سعر الورق وتهاونت سهولة الحصول عليه مع انتشار القراءة ، على تقديم مادة الكتب المطبوعة وتسويقها .

أما الطباعة نفسها فكانت كالآثار المطبوعة ، أقدم من المسيحية فقد طبع البابليون على الآجر حروفاً أو رموزاً ، وطبع الرومان وشعوب كثيرة أخرى على النقود ، والخزانون على أوانيهم ، والنساجون على الأقمشة ، وجملدو الكتب على أغلفتها ، واصطنع كل رجل من الأعيان ، في العصور

القديمة أو الوسطى ، الطباعة ، كلما وقع الوثائق بخاتمه ، واستخدمت وسائل مماثلة فى الحرائط وأوراق اللعب . ويرجع تاريخ الطباعة الحجرية – وهى كتب من الخشب أو المعدن تنقش عليها كلمات أو رموز أو صور – فى الصين واليابان إلى القرن الثامن ، وربما قبل ذلك . ولقد طبع الصينيون بهذه الطربقة ، عملة ورقية ، فى القرن العاشر أو قبله . وظهرت الطباعة الحجرية فى تبريز عام ١٢٩٤ ، وفى مصر حوالى عام ١٣٠٠ ، ولكن المسلمين فضلوا النسخ بالحط على الطباعة ، ولم يعملوا فى هذه الحالة ، كما فى أحوال كثيرة أخرى ، على نقل التقدم الثقافى من الشرق إلى الغرب .

واستعملت طباعة الحروف - وهي الطبع بحرف منفصل متحرك - في الصين منذ عام ١٠٤١ - ولقد استخدم وانج تشن عام ١٣١٤ حوالي ستين ألف حرف خشي متحرك ، ليطبع كتاباً واحداً في الزراعة ، وحاول أول الأمر استخدام حروف طبع معدني ، ولكنه وجد أنها لا تستوعب المداد في يسر كالحشب . وكان الحرف المطبعي المتحرك ، مع ذلك ، قليل التيسير أو الفائدة ، للغة لا أبحدية لها ولكنها تضم أربعين ألف حرف منفصل ، ولذلك ، ظلت الطباعة الحجرية هي المألوفة في الصين إلى القرن التاسع عشر ، وفي عام ١٤٠٣ طبع إمبر اطور كورى ، عدداً كبيراً من المجلدات ، بوساطة حروف معدنية متحركة ، وكانت الحروف تحفر على خشب صلب ، وصبت عروف معدنية متحركة ، وكانت الحروف تحفر على خشب صلب ، وصبت الحروف المعدنية متحركة ، وكانت الحروف تحفر على خشب صلب ، وصبت الحروف المعدنية الحزف على تلك النماذج ، وفي هذه القوالب صيغت الحروف المعدنية .

أما فى أوربا فربما ظهرت الطباعة بالحروف المتحركة فى هولندة أولا. وهى ليست قبل عام ١٥٦٩، طبقاً للروايات الهولندية . وطبع لورنس كستر البارلمي ، كتيباً فى الدين بالحروف المعدنية المتحركة عام ١٤٣٠، بيد أن هذا الشاهد غير محقق . ولم يسمع شيء غير ذلك فى هولندة ، عن الحروف المتحركة ، حتى عام ١٤٧٣، عندما أقام ألمانى من كولونيا ، مطبعة الحروف المتحركة ، حتى عام ١٤٧٣، عندما أقام ألمانى من كولونيا ، مطبعة

فى أترخت . ولكن هؤلاء الرجال كانوا قد تعلموا فن الطباعة فى مينز ه

وولد جوهان جوتنبرج هناك لأسرة ثرية حوالى عام ١٤٠٠ واسم أبيه جتر فليش ومعناه لحم الأوزة ، وآثر جوهان لقب أمه . وعاش معظم سنواته الأربعين الأولى في ستراسبورج ، ويبدو أنه قام هناك بتجارب في قطع الحروف المعدنية وصبها . وأصبح حوالى عام ١٤٤٨ مواطناً في مينز . وفي الثاني والعشرين من أغسطس عام ١٤٥٠ تعاقد مع جوهان فست ، وهو صائغ غنى ، رهن له بمقتضى ذلك العقد ، مطبعته في مقابل دين مقداره ١٠٠٠ جلدر ، بلغ بعد ذلك ١٢٠٠ جلدر «وربما كان جوتنبرج هو الذي طبع صلى غفران ، أصدره نيقولا الحامس عام ١٤٥١ ، ولا تزال باقية منه نسخ متعددة ، تحمل أقدم تاريخ طبع وهو عام ١٤٥٤ ، وقاضى فست جوتنبرج مطالباً إياه بسداد الدين عام ١٤٥٥ ، فعجز عن الوفاء وتنازل عن سطبعته ، واستمر فست في إدارة المؤسسة مع بيتر سكوفير ، الذي استخلمه جوتنبرج صفاً للحروف . ويعتقد البعض أن سكوفير هو الذي طور وقت ذاك ، الأدوات الحديدة وفن الطباعة : « ميجوب » جامد في الصلب المنقوش لكل حرف ورقم وفاصلة ، وبيت معدني لتلي المجاوب ، وقالب معدني أبضاً لصف البيوت والحروف في سطر ،

وفى عام ١٤٥٦، أقام جوتنبرج ، بمال اقترضه مطبعة أخرى ، ومنها أصدر ، فى تلك السنة أو التى تليها ، ما اعتبر بصفة عامة أول كتاب له ، مطبوع بالحروف المعدنية المتحركة ، وهو النسخة المشهورة الجميلة المنسوبة لحوتنبرج من الكتاب المقدس – وهى مجلد ضخم فى ١٢٨٢ صحيفة من القطع الكبير على عمودين . وفى عام ١٤٦٢ حاصرت جنود أدولف أميرناسو ، مدينة مينز ، ففر الطابعون ، فنشروا بذلك الفن الجديد ، فى أنحاء ألمانيا . ولما جاء عام ١٤٦٣ كان هناك طابعون فى ستراسبورج وكولونيا وبازل وأوجزبرج ونورمبرج وإلم . أما جوتنبرج ، وكان أحد الفارين ، فقد أقام

فى التفيل ، حيث واصل طباعته . وجاهد الأزمات المالية المتلاحقة ، حتى تصدق عليه أدولف ( ١٤٦٥ ) بمنحة تضمن له دخلا يحميه غوائل الدين . . ومات بعد ذلك بثلاث سنوات .

وليس من شك في أن حروف الطبع المتحركة ، كان لابد أن تظهر على يد غير جوتنبرج لولم يولد ، إذ دعت إليها ، حاجة العصر الملحة ، وهذا يصدق على معظم المخترعات . ولقد كتب جويوم فيشيه الباريسي ، وهو من أهل باريس علم ١٤٧٠ ، رسالة يعبر فيها عن الترحيب الحاسى الذي قوبل به الاختراع وهو يقول : «لقد اكتشفت في ألمانيا طريقة جديدة مدهشة لإنتاج الكتب ، ولقد حصـ ل حذاقها فنهم ، في مينز ومنها نشروه في العالم . . . ولسوف ينتشر نور هذا الاكتشاف من ألمانيا ، حتى يعم جميع أنحاء الأرض. ولم يرحب به كل الناس. فقد احتج النساحون بأن الطباعة ستقضى على أسباب معاشهم ، وعارضته الطبقة العليا بحجة أنه ابتذال آلى ، وخشوا أن يقلل من قيمة مكتباتهم الخطية ، وارتاب فيه رجال السياسة والدين لاحتمال أن تصبح الطباعة محلية سهلة للآراء الهدامة . ومع هذا كله فقد شقت لنفسها طريق النصر . وفي عام ١٤٦٤ أقام ألمانيان مطبعة في روما، وفى عام ١٤٦٩ أو قبله افتتح ألمانيان آخران دار طباعة فى البندقية ، وفى عام ١٤٧٠ أدخل ثلاثة من الألمان أيضاً هذا الفن في باريس ، وفي عام ١٤٧١ وصلت الطباعة إلى هولندة ، وفي عام ١٤٧٢ إلى سويسرا ، وفي عام ١٤٧٣ إلى المجر ، وفي عام ١٤٧٤ إلى إسبانيا ، وفي عام ١٤٧٦ إلى إنجلترا ، وفي عام ١٤٨٢ إلى الدنمرك وفي عام ١٤٨٢ إلى السويد وفي عام ١٤٩٠ إلى القسطنطينية . وأصبحت نورمبر جعلى يد أسرة كوبرجر وباريس على يد الاتيينين وليون بفضل دوليه والبندقية بفضلألدوس مانوتيوس وبازلبوساطة أمرباخوفروبن وزيورخ بوساطة فروشاور وليدن على يد الزيفير ، خلايا عامرة بالطباعة والنشر . وسرعان ما أصبح نصف سكان أوربا من القارئين كما لم يحدث ذلك قط

من قبل » . وأضحت الرغبة في اقتناء الكتب ، إحدى عوامل الفوران في عصر الإصلاح الديني » وإليك ما كتبه دارس من بازل إلى أُحد أصدقائه « في هذه االحظة بالذات ، وصل من البندقية ، حمل عربة كاملة من الكتب الكلاسية ، من خير طبعات ألدوس . هل تريد شيئاً منها ؟ إن كنت تريد أخير في في الحال ، وأرسل النقود ، فما نكاد سلعة كهذه تصل ، حتى ينهض إليها ثلاثون شارياً لكل مجلد ، متسائلين عن النمن ، ويفقاً بعضهم أعن بعض للحصول عليها » واستمرت ثورة الطباعة بالحرف المتحرك .

وإذا أردنا أن نصف نتائجها جميعاً ، كان لزماً علينا أن نسجل نصف تاريخ العقل الإنساني الحديث . ووصف أرازمس ، في نشوة رواج مؤلفاته ، الطباعة بأنها أعظم المكتشفات ، ولعله بخس بذلك الكلام والنار والعجلة والزراعة والكتابة والقانون بل لعله قد بخس وصول الإنسان إلى استعال الألفاظ النكرات الشائعة . وأحلت الطباعة محل المخطوطات الخفية ، نصوصا رخيصة الثمن ، تتضاعف بكثرة ، في عدد نسخها ، التي تمتاز بدقتها وخفة حملها عما كانت عليه من قبل ، وتعمل بذلك على التوحيد بين لمشتغلين بالعلم ، حتى أن الدارسين في بلاد شتى ، يستطيعون أن يعمل أحدهم مع الآخر بوساطة مراجع إلى صفحات معينة من طبعات معينة . وكثيراً ما كان الكيف ضحية الكم ، بيد أن أقدم الكتب المطبوعة ، كانت في كثير من الأحوال نماذج فنية للطبع بالحرف المتحرك والتجليد . ولقد أذاعت الطباعة ــ أو بمعنى آخر يسرت للجمهور ــ كتيبات رخيصة للإرشاد في الدين والأدب والتاريخ والعلم ، فأصبحت أعظم وأرخص الجامعات كلها ، تفتح أبوابها للجميع . ولم تثمر الطباعة عصر النهضة ، ولكنها مهدت الطريق للتنوير . . . للثورتين الأمريكية والفرنسية . . للديمقراطية . وجعلت الكتاب المقدس ملكاً شائعاً . وهيأت الناس لدعوة لوثر بالتحول من الاحتكام إلى البابوات إلى الإنجيل ، وسمحت بعد ذلك بدعوة العقلين من

الاحتكام إلى الإنجيل ، إلى الاحتكام إلى العقل . وقضت على الاحتكار الكهنوتي للتعليم ، وسيطرة القساوسة على التربية . وشجعت آداب اللهجات المحلية ، لأن الجمهور الكبير الذي تتطلبه لا يمكن الوصول إليه عن طريق اللغة اللاتينية ويسرت الاتصال والتعاون الدوليين بين العلماء . وأثرت في نوع الأدب وقوامه بإخضاع المؤلفين لجيوب الطبقات الوسطى وأذواقها ، بدلا من إخضاعهم لمن يرعاهم من الطبقتين العليا والكهنوتية ، وأعدت بعد الحديث المافوظ ، وسيلة ميسرة لاستيعاب الهذر ، أكثر مما عرف العالم إلى زماننا :